
ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1130 
 

 

BAHASA, IDENTITAS, DAN KITAB SUCI: TERJEMAHAN AL-

QUR’AN DALAM BAHASA PALEMBANG DAN MANDAR 

SOSIOLINGUISTIK BENCHMARKING 
  

Darsita Suparno,1* Siti Amsariah,2 

Fajriaty Jamiyl,3 Akbar Amanah Illahi Chairul4  

 

1Tarjamah Department, Faculty of Adab and Humanity, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 
2 Arabic Language and Literature Department, Faculty of Adab and Humanity,  

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 
3Master of Arabic Language and Literature, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 

4Master of English Language Eduaction, UIN Sultan Maulana Hasanuddin, Banten, Indonesia 

 
*darsitasuparno@uinjkt.ac.id 

 

Abstracts | The translation of the Qur’an into local languages plays a strategic role in strengthening local 

linguistic identities in Indonesia and facilitating access to the holy text’s comprehension amidst the 

dominance of the national and global languages. However, studies on the translation of the Qur’an in the 

contexts of Palembang and Mandar in South Sulawesi remain limited, particularly concerning the dynamics 

of language identity, language attitudes, and the preservation of local languages. This study aims to examine 

the challenges and strategies in translating the Qur’an into Indonesian, Palembang, and Mandar, using a 

sociolinguistic approach to explore how these translations reflect the construction of linguistic identity 

among native speakers of these local languages. This study employs a qualitative method with a document 

analysis approach focusing on the official Qur’an translation texts published by the Ministry of Religious 

Affairs, along with critical discourse analysis to identify translation strategies and ideological representations 

within the texts. The findings indicate that the translation of the Qur’an into local languages not only faces 

sociolinguistic, and theological challenges but also serves as a site for constructing linguistic identity that 

strengthens ethnolinguistic solidarity. The translation strategies employed, including cultural adaptation and 

communicative approaches, effectively enhance local communities’ comprehension of the holy text while 

simultaneously fostering a sense of belonging to their local languages. This study highlights the importance 

of language policies that support the sustainable translation of sacred texts into local languages as a means of 

preserving linguistic diversity and reinforcing cultural identity within the context of globalization.  

Keywords: Qur’an translation, sociolinguistics, identity, Palembang, Mandar, local language preservation. 
 
 

Pendahuluan 

Di tengah meningkatnya kesadaran umat Islam untuk memahami teks suci dalam 

bahasa yang lebih dekat dengan kehidupan sehari-hari, penerjemahan Al-Qur’an ke dalam 

bahasa daerah menjadi fenomena penting dalam lanskap kebahasaan dan keberagamaan 

Indonesia. Sebagai negara dengan lebih dari 700 bahasa daerah, Indonesia menghadapi 

tantangan unik dalam memastikan bahwa pesan Al-Qur’an tetap dapat diterima dan 

mailto:*darsitasuparno@uinjkt.ac.id


ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1131 
 

dipahami lintas masyarakat bahasa (Srihilmawati & Nurjanah, 2023, p. 572). Dalam 

konteks ini, penerjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa Palembang dan Mandar tidak hanya  

 

menghadirkan tantangan kebahasaan, tetapi juga membuka ruang bagi artikulasi identitas 

lokal (Purba et al., 2025, pp. 271–272). Penerjemahan kitab suci, pada hakikatnya, bukan 

sekadar alih bahasa, tetapi juga alih makna dalam kerangka budaya dan sosial yang khas. 

Pilihan leksikal, struktur sintaksis, dan strategi penerjemahan yang digunakan dapat 

merefleksikan cara suatu komunitas memaknai dirinya sendiri, agamanya, dan relasinya 

dengan bahasa Arab sebagai bahasa wahyu. Dalam pada itu, penerjemahan Al-Qur’an ke 

dalam bahasa Palembang dan Mandar bukan hanya proses kebahasaa, tetapi juga proses 

sosioidentitas yang kompleks. Kendati kajian penerjemahan Al-Qur’an telah banyak 

dilakukan, fokus utama yang mendominasi masih terbatas pada aspek-aspek linguistik 

formal dan penafsiran teologis yang bersifat konvensional (Bahruddin, 2023, p. 55; Mukhlis 

M. Hanafi, 2011, p. 175). Sementara itu, kajian yang secara khusus menyoroti dimensi 

sosiolinguistik dalam penerjemahan Al-Qur’an, terutama yang melibatkan interaksi antara 

bahasa daerah seperti Palembang dan Mandar dengan konstruksi identitas kebahasaan 

masyarakat penuturnya, masih sangat terbatas dan kurang mendapat perhatian akademik 

yang memadai. Masalah utama yang melatarbelakangi penelitian ini adalah kurangnya 

pemahaman mendalam tentang bagaimana proses penerjemahan Al-Qur’an dalam bahasa 

daerah tidak hanya memindahkan makna semantik, tetapi juga menjadi sarana representasi 

dan konstruksi identitas lokal. Dalam konteks Indonesia yang multibahasa, terjemahan Al-

Qur’an ke dalam bahasa daerah memiliki potensi besar untuk merefleksikan dinamika 

relasi antara wahyu ilahi dan ekspresi budaya masyarakat setempat, yang sering kali 

terabaikan dalam kajian-kajian sebelumnya. Oleh karena itu, penelitian ini secara khusus 

bertujuan untuk mengungkap bagaimana bahasa Palembang dan Mandar digunakan 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1132 
 

dalam terjemahan Al-Qur’an untuk merepresentasikan identitas kebahasaan dan 

kebudayaan masyarakatnya. Penelitian ini menggunakan pendekatan sosiolinguistik 

sebagai lensa utama untuk menganalisis satuan-satuan linguistik dalam terjemahan yang 

merefleksikan nilai, pandangan dunia, dan konstruksi identitas lokal. Manfaat dari 

penelitian ini adalah memberikan kontribusi konseptual dan empiris dalam 

pengembangan kajian penerjemahan Al-Qur’an berbasis sosiolinguistik, memperluas 

pemahaman tentang peran bahasa daerah dalam proses Islamisasi dan transmisi makna 

ilahiah, serta memperkaya wacana kebhinekaan linguistik dalam praktik keagamaan di 

Indonesia. Penelitian ini juga penting untuk mendukung pelestarian bahasa daerah melalui 

karya terjemahan religius yang bernilai tinggi secara spiritual dan kultural. 

 

Tinjauan Pustaka 

Kajian terdahulu tentang penerjemahan Al-Qur’an dalam konteks bahasa lokal telah 

menunjukkan bahwa proses penerjemahan tidak hanya bersifat linguistik, tetapi juga sarat 

dengan muatan identitas kultural dan religius. Sariyati (2020, pp. 185–186) dalam 

penelitiannya  mengenai fenomena penafsiran al-Qur’an di Nusantara telah muncul sejak 

abad ke-19 M, dengan menggunakan bahasa Jawa dan Bahasa Sunda. Penelitian ini 

membahas dan menelaah jenis tafsir al-Quran berbahasa Nusantara. Masalah pokok dalam 

penelitian mengungkap terjadinya proses penerjemahan dan penafsiran al-Quran di 

nusantara serta sejarah tafsir al-Qur’an berbahasa Nusantara. Penelitian ini berjenis 

kualitatif, penelitian kepustakaan dengan menggunakan metode deskriptif. Sumber data 

utama ialah kitab-kitab tafsir berbahasa Sunda, Jawa, dan Melayu. Kerangka proses yang 

dipergunakan adalah hermeneutika pola Gadamer yang dipolarisasi menjadi: 

Pra‑Konsepsi, Teks (Konteks) dan Produksi Makna. Adapun hasil penelitiann ini 

mengungkap bahwa di Nusantara tafsir al-Quran didominasi oleh masyarakat “Jawa”, 

disebabkan faktor mendapat barokah guru, politik dan ekonomi, serta sejarah penulisan 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1133 
 

tafsir al-Quran berbahasa Nusantara sangat berkaitan dengan masalah sosial yang dihadapi 

oleh para penulis tafsir.  

Munandar et.all (2020, pp. 1–28) mengkaji penerjemah (aspek genetik), teks 

terjemahan (aspek objektif), dan respons pembaca (aspek afektif), dengan temuan bahwa 

pendekatan tafsiriah-komunikatif disertai strategi domestikasi dan adaptasi etika bahasa 

Banyumas menghasilkan terjemahan yang wajar dan mudah diterima masyarakat. Hasil 

penelitian itu menjelaskan bahwa terjemahan kitab suci berperan penting dalam 

pelestarian bahasa daerah sekaligus sebagai media dakwah yang kontekstual. Penelitian ini 

menjadi rujukan penting dalam memahami fungsi sosial-budaya terjemahan, terutama 

dalam komunitas yang memiliki identitas linguistik yang kuat. Selaras dengan itu, (Latif, 

2021, pp. 1–14) menelaah penerjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa Aceh sebagai ekspresi 

identitas etno-linguistik dan bentuk resistensi simbolik terhadap dominasi bahasa nasional. 

Ia menunjukkan bahwa bahasa ibu dalam terjemahan kitab suci dapat memperkuat kohesi 

sosial dan membangun otoritas keagamaan lokal. Studi ini memperluas pemahaman 

bahwa penerjemahan Al-Qur’an tidak sekadar menjembatani makna, tetapi juga menjadi 

arena kontestasi dan konstruksi identitas masyarakat. Dari sisi teori penerjemahan teks suci, 

(Hanafi, 2015, pp. 169–195; Husni, 2017, pp. 70–80) memberikan landasan kritis tentang 

tantangan penerjemahan Al-Qur’an, terutama dalam menjaga keseimbangan antara 

kesetiaan teologis dan adaptasi kultural. Hanafi menyoroti pentingnya 

mempertimbangkan ideologi, konteks pembaca, dan dinamika makna dalam setiap pilihan 

terjemahan dengan menegaskan bahwa penerjemahan Al-Qur’an adalah bentuk tafsir 

sederhana yang tak lepas dari keterbatasan bahasa sasaran dan kekayaan bahasa sumber. Ia 

menyoroti pentingnya menjaga keseimbangan antara kesetiaan teologis dan adaptasi 

kultural, serta mengkritisi kecenderungan harfiah dalam terjemahan Kemenag yang 

berisiko menimbulkan kerancuan makna. Hanafi juga menolak pendekatan terjemah 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1134 
 

perkata karena masalah teknis dan makna, serta mendorong sikap toleran terhadap 

keragaman terjemahan sebagai konsekuensi dari kompleksitas bahasa Al-Qur’an dan latar 

belakang ideologis penerjemah. Farhan (2024, pp. 51–64) mengeksplorasi penerapan 

vernakularisasi dalam terjemahan Al-Qur'an oleh Al-Amin, dengan tujuan utama untuk 

memahami adaptasi bahasa Sunda mempengaruhi pemahaman dan penerimaan teks suci 

dalam konteks budaya lokal. Fokus penelitian meliputi penggunaan bahasa buhun (kuno) 

dan bahasa kiwari (modern) dalam terjemahan Al-Qur'an, yang bertujuan untuk 

menjembatani makna teks Al-Qur'an dengan kearifan budaya Sunda. Metode penelitian 

menggunakan analisis konten dan teori vernakularisasi Sally Engle Merry untuk mengkaji 

proses adaptasi bahasa mencerminkan interaksi antara teks Al-Qur'an dan budaya Sunda. 

Temuan menunjukkan bahwa penerjemahan Al-Amin berhasil mengintegrasikan elemen-

elemen budaya lokal melalui penggunaan bahasa buhun untuk mempertahankan identitas 

budaya serta bahasa kiwari untuk memastikan relevansi bagi pembaca kontemporer. 

Adaptasi bahasa ini menciptakan keseimbangan antara tradisi dan modernitas, menjadikan 

teks lebih mudah dipahami oleh masyarakat lokal. Penelitian ini juga mengungkap bahwa 

proses vernakularisasi tidak hanya memecahkan masalah kebahasaan tetapi juga 

memperkaya pemahaman teks suci dengan menyelaraskan makna dengan realitas sosial 

budaya Sunda. Temuan ini memberikan kontribusi penting dalam studi penerjemahan dan 

interaksi budaya, menunjukkan bahwa terjemahan Al-Qur'an dapat berfungsi sebagai 

jembatan antara budaya asal dan tujuan, serta memperluas pemahaman mengenai teks suci 

diadaptasi dalam konteks budaya lokal. Meskipun berfokus pada pasangan bahasa Arab–

Sunda dan bahasa daearah lainnya, prinsip yang mereka kemukakan dapat diterapkan 

dalam konteks bahasa daerah Indonesia, termasuk Palembang dan Mandar.  

Secara historis, Firdausi et.al (2024, pp. 101–117) menelusuri jaringan ulama 

Melayu–Nusantara menyebarkan ajaran Islam melalui adaptasi bahasa dan teks keagamaan 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1135 
 

lokal. Dalam bukunya, ia menekankan bahwa Islamisasi di Nusantara tidak terlepas dari 

peran penting bahasa lokal sebagai media penerimaan nilai-nilai Islam. Hal ini menegaskan 

bahwa sejak awal, penerjemahan telah menjadi bagian dari strategi identitas keagamaan 

masyarakat lokal. Sementara itu, dalam ranah budaya populer, (Burhanudin, 2017, pp. 620–

639) menyoroti tradisi keilmuan Islam, melalui tokoh ulama besar seperti Syaikh Dā’ūd al-

Faṭānī, menjadi medium perlawanan kultural dan identitas bagi masyarakat Muslim Patani 

dalam menghadapi dominasi kolonial dan asimilasi budaya oleh Siam. Meskipun fokusnya 

bukan pada teks Al-Qur’an, kajiannya tentang bahasa dan representasi Islam diproduksi 

ulang dalam konteks lokal sangat relevan untuk melihat penerjemahan juga menjadi 

bagian dari dinamika identitas Muslim modern di berbagai wilayah. Berdasarkan uraian di 

atas, tampak bahwa: persamaan utama dengan penelitian ini terletak pada perhatian 

terhadap fungsi sosial dan kultural penerjemahan Al-Qur’an, serta keterkaitan antara 

bahasa lokal dan identitas masyarakat. Perbedaan utama adalah bahwa sebagian besar 

kajian terdahulu belum secara khusus menggunakan pendekatan sosiolinguistik untuk 

menganalisis identitas kebahasaan berdasarkan struktur linguistik dalam terjemahan Al-

Qur’an ke dalam bahasa Palembang dan Mandar. Oleh karena itu, penelitian ini mengisi 

celah yang belum tersentuh secara memadai, yaitu mengungkap representasi identitas 

linguistik lokal dalam terjemahan Al-Qur’an melalui pendekatan sosiolinguistik yang 

berbasis data kebahasaan konkret. 

 

Kerangka Teori 

Kerangka teoretis penelitian ini dibangun di atas tiga pilar utama: pertama, teori 

penerjemahan teks suci, sosiolinguistik identitas, dan teori identitas kebahasaan dalam 

konteks budaya lokal. Pertama, dari perspektif penerjemahan, gagasan Eugene Nida 

(1964) tentang penerjemahan kitab suci, Toward A Science of Translating menjelaskan 

bahwa: 

 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1136 
 

 

 

 

Never before in the history of the world have there been so many persons engaged in the 
translating of both secular and religious materials. It is estimated that at least 100.000 persons 
dedicate most or all of their time to such work, and of these at least 3.000 are engaged primarily 
in the translation of the Bible into some 800 languages, representing about 80 percent of the 
world’s population. Unfortunately, the underlying theory of translating has not caught up with 
the development of skills; and in religious translating, despite consecrated talent and painstaking 
effort, a comprehension of the basic principles of translation and communication has lagged 
behind translating in the secular fields. One specialist in translating and interpreting for the 
aviation industry commented that in his work he did not dare to employ the principles often 
followed by translators of the Bible: “With us,” he said, “complete intelligibility is a matter of life 
and death.” Unfortunately, translator of religious materials have sometimes not been prompted 
by the same feeling of urgency to make sense (Nida, 1964, p. 5). 

 

Pernyataan menjadi rujukan penting dalam memahami penerjemahan Al-Qur’an sebagai 

proses penyampaian makna spiritual dan teologis ke dalam bahasa sasaran, dalam hal ini 

bahasa Palembang dan Mandar. Nida menekankan bahwa keberhasilan penerjemahan 

teks religius, seperti Alkitab atau Al-Qur’an, terletak pada kemampuannya menghadirkan 

makna dan dampak teologis yang sepadan dalam konteks budaya sasaran, bukan semata-

mata pada kesetiaan literal terhadap bahasa sumber. Ia juga mengkritik praktik 

penerjemahan keagamaan yang sering kali tidak memprioritaskan kejelasan makna, dan 

menyebut bahwa dalam konteks penerjemahan sekuler seperti industri penerbangan, 

kesalahan komunikasi bisa berakibat fatal, sementara dalam teks religius seringkali 

diabaikan urgensinya (Nida & Taber, 2003, pp. 1–2) sebagaimana tertera pada kutipan 

berikut: 

Of all the various types of translating, however, one can safely say that none surpasses Bible 
translating in: (1) the range of subject matter (e.g poetry, law, proverbs, narration, exposition, 
conversation); 2) linguistics variety (directly or indirectly from Greek and Hebrew into more 
than 1.2000 other languages and dialect; 3) historical depth (from the third century B.C. to the 
present); (4) cultural diversity (there is no cultural area in the world which is not represented 
by Bible translating, (5) volume of manuscript evidence; (6) number of translators involved; (7) 
conflicting viewpoint… 

 

Dalam kerangka ini, penerjemahan Al-Qur’an tidak dimaknai sebagai pengganti teks asli, 

melainkan sebagai tafsir aspek bahasa yang memungkinkan pesan wahyu dapat diakses 

oleh masyarakat berbahasa lokal. Pemikiran (Gao, 2023) juga menekankan pentingnya 

menjaga keseimbangan antara kesetiaan terhadap teks sumber dan keterterjemahan 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1137 
 

dalam konteks sosial budaya pembaca, yang sangat relevan dengan studi ini. Kedua, 

pendekatan sosiolinguistik menjadi landasan penting dalam menelaah hubungan antara 

bahasa dan identitas komunitas. (Fishman, 1999) memandang bahasa sebagai penanda 

etnisitas dan alat utama dalam mempertahankan jati diri kelompok minoritas. Sementara 

itu, Bucholtz dan Hall (2004) mengembangkan konsep bahwa identitas kebahasaan 

dibentuk melalui interaksi sosial dan penggunaan bahasa dalam konteks tertentu, 

termasuk dalam penerjemahan teks agama. Pilihan leksikal, gaya, dan register dalam 

terjemahan dapat menjadi penanda identitas sosial maupun kultural yang diindeks oleh 

masyarakat pengguna bahasa. Dalam konteks ini, terjemahan Al-Qur’an dalam bahasa 

Palembang dan Mandar tidak hanya merepresentasikan makna tekstual, tetapi juga 

menjadi medium ekspresi identitas linguistik masyarakat tersebut.  

Ketiga, dalam konteks kebudayaan dan identitas, teori (Akhil & James, 1992; Hall, 

2009) tentang identitas sebagai konstruksi diskursif memberikan kerangka analisis 

bahwa bahasa merupakan sarana utama dalam membentuk dan menegosiasikan 

identitas. Penerjemahan kitab suci ke dalam bahasa lokal, dalam hal ini, menjadi bagian 

dari proses representasi dan artikulasi identitas lokal terhadap agama universal. Gagasan 

Benedict Anderson  (2006) tentang “komunitas terbayang” juga relevan, di mana bahasa 

menjadi alat pembentukan komunitas simbolik yang saling terhubung melalui 

pengalaman keagamaan bersama. Hal ini diperkuat oleh pemikiran (Masinambouw, 

2000) yang menempatkan bahasa sebagai unsur utama dalam struktur budaya lokal, 

sehingga setiap bentuk representasi bahasa, termasuk terjemahan Al-Qur’an, dapat 

dimaknai sebagai afirmasi terhadap jati diri kolektif. Dengan memadukan ketiga kerangka 

ini, penelitian ini menganalisis bagaimana penerjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa 

Palembang dan Mandar tidak hanya berfungsi sebagai instrumen dakwah atau linguistik, 

tetapi juga sebagai sarana konstruksi, afirmasi, dan pelestarian identitas kebahasaan dan 

kultural masyarakat lokal dalam konteks Indonesia yang multibahasa. 

Research method 

Untuk mengkaji secara mendalam bagaimana identitas kebahasaan lokal 

direpresentasikan dalam terjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa Palembang dan Mandar, 

penelitian ini memerlukan pendekatan metodologis yang mampu menangkap dimensi 

linguistik, kultural, dan ideologis dari teks. Oleh karena itu, pendekatan kualitatif dipilih 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1138 
 

sebagai kerangka utama yang memungkinkan eksplorasi makna secara interpretatif 

terhadap fenomena kebahasaan dalam konteks sosial dan budaya masyarakat penerima. 

Pendekatan ini tidak hanya memungkinkan penelusuran aspek formal bahasa, tetapi juga 

menjelaskan nilai-nilai lokal yang terkandung dalam praktik penerjemahan teks suci. 

Berikut ini dijelaskan secara sistematis jenis dan pendekatan penelitian, sumber dan data 

penelitian, teknik pengumpulan dan analisis data, serta langkah-langkah pengujian 

keabsahan data.  

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 

pustaka (library research)  yang dikemukakan oleh (Creswell, 2015). Pendekatan ini dipilih 

karena sesuai dengan tujuan penelitian, yakni menggali makna dan fungsi identitas 

kebahasaan dalam teks terjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa daerah, tanpa melibatkan 

observasi lapangan atau wawancara. Penelitian ini bersifat deskriptif, karena berupaya 

memaparkan dan menganalisis secara sistematis unsur-unsur linguistik dan ideologis 

dalam teks, serta interpretasinya melalui kerangka sosiolinguistik (Salzmann, 2003). 

2. Sumber Data dan Data Penelitian 

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah dua teks terjemahan Al-Qur’an yang 

diterbitkan oleh Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an (LPMQ) Kementerian Agama RI, 

yaitu: 1) Terjemahan Al-Qur’an Bahasa Palembang (Muchtar & Rusli, 2019), dan; 2) 

Terjemahan Al-Qur’an Bahasa Mandar. Kedua teks tersebut dianalisis sebagai representasi 

praktik penerjemahan teks suci ke dalam bahasa lokal yang mencerminkan dinamika 

identitas linguistik masyarakat Palembang dan Mandar. Data penelitian berupa: Pilihan 

leksikal khas daerah, Struktur sintaksis dan pola kalimat,,Idiom, gaya bahasa, dan padanan 

lokal terhadap istilah kunci dalam Al-Qur’an, elemen kebahasaan yang mencerminkan 

ideologi, lokalitas, dan nilai kultural masyarakat penerima. 

3. Teknik Pengumpulan Data 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1139 
 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan telaah pustaka. 

Seluruh ayat-ayat terjemahan dalam kedua versi bahasa daerah dikaji secara sistematik 

untuk mengidentifikasi fenomena linguistik yang berkaitan dengan identitas kebahasaan. 

Selain itu, peneliti juga mengumpulkan data sekunder dari berbagai referensi ilmiah, 

termasuk: Buku dan jurnal tentang penerjemahan Al-Qur’an, Literatur sosiolinguistik dan 

teori identitas kebahasaan, Dokumen kebijakan penerjemahan dari LPMQ Kementerian 

Agama. 

4. Teknik Analisis Data 

Data dianalisis dengan menggunakan teknik analisis tematik dan interpretatif. 

Langkah-langkah analisis meliputi: Klasifikasi ayat-ayat yang memiliki unsur linguistik 

khas lokal. Identifikasi pola-pola leksikal, struktur sintaksis, dan idiom khas yang 

mencerminkan nilai budaya dan identitas lokal. Interpretasi terhadap bagaimana unsur-

unsur kebahasaan tersebut menunjukkan konstruksi identitas masyarakat penerima. 

Kontekstualisasi hasil temuan dalam kerangka teori penerjemahan teks suci, teori 

sosiolinguistik, dan kajian identitas bahasa. 

5. Uji Keabsahan Data 

Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga melalui teknik triangulasi teori dan 

sumber. Triangulasi dilakukan dengan cara: Membandingkan dua teks terjemahan dari 

bahasa Palembang dan Mandar untuk menemukan pola umum dan kekhususan lokal. 

Mengkaji temuan dengan membandingkannya terhadap literatur ilmiah dan teori-teori 

yang relevan (triangulasi teori). Menggunakan pendekatan interteks dan kontekstual untuk 

meminimalkan bias interpretasi dan meningkatkan objektivitas hasil kajian. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan  

Untuk memahami bagaimana identitas kebahasaan masyarakat Palembang dan 

Mandar terwujud dalam terjemahan Al-Qur’an, penelitian ini memfokuskan analisis pada  



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1140 
 

 

satuan-satuan linguistik yang mencerminkan representasi lokal, salah satunya melalui 

frasa-frasa khas yang digunakan dalam teks terjemahan. Frasa merupakan unit penting 

dalam penerjemahan karena memuat muatan makna yang tidak hanya bersifat leksikal, 

tetapi juga idiomatis dan kultural. Analisis terhadap frasa-frasa ini membuka ruang untuk 

menelusuri bagaimana konsep-konsep Qur’ani diterjemahkan dan dikontekstualisasikan 

sesuai dengan struktur dan nilai-nilai bahasa daerah. Berdasarkan data yang telah 

diklasifikasi, ditemukan sejumlah frasa dalam kedua terjemahan yang tidak hanya 

berfungsi menyampaikan makna secara fungsional, tetapi juga memperlihatkan corak 

lokalitas dan pandangan dunia masyarakat penerima. Bagian berikut menguraikan hasil 

temuan tersebut secara rinci, dimulai dari frasa-frasa yang menandai tema keimanan, 

ibadah, sosial-budaya, hingga nilai-nilai spiritual yang khas dalam budaya Palembang dan 

Mandar. Data yang telah berhasil dikumpulkan disajikan dalam bentuk table 1-4 sebagai 

berikut. 

Hasil Penelitian 

1. Relasi Bahasa dan Identitas Masyarakat: Al-Quran surat 30, Ar-Rum ayat 22 

 

Tabel 1 

Al-Quran surat 30, Ar-Rum ayat 22 tentang Relasi Bahasa dan Identitas Masyarakat 

 

۝٢٢ يْنَ   لْعٰلِّمِّ يٰتَ  ل ِّ ٰ انِّكُمَْ  اِّنَ  فِّيَْ ذٰلِّكَ  لَ  ا لْو  ن تِّكُمَْ و  فَُ ا لْسِّ اخْتِّلَ  َ و  الَْ رْضِّ لْقَُ الس مٰوٰتَِّ و  نَْ اٰيٰتِّهَ  خ  مِّ  و 

Terjemahan bahasa Indonesia 

‘Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah penciptaan langit dan bumi, perbedaan 

bahasa dan warna kulitmu. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat 

tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang-orang yang berilmu.’ 

Terjemahan bahasa Palembang 

‘Serto, di antaro tando-tando (keagengan)-Nya wentenla nyiptoke langit serto bumi belian-

lianan baso niko serto warno kulit niko. Sekeserno, pado yên ma’niku wenten tand-tando 

peranti wong-wong yên wikan 

Terjemahan bahasa Mandar 

‘Anna di antara tanda-tanda (alama’ akkuasangna Puang Allah Taala), iyamo Iya 

mappadiang langi’ anna lino anna sillae-laengan mie’ basamu, anna sillae-laengan bulu 

(uli’mu). Sitongangna iya bassa di’o tongang diang tanda (alama’ akkuasangna Puang 

Allah Taala) di sesena to ma’issang.’ 
Sumber: https://lajnah.kemenag.go.id/info-lpmq/unduhan/quran-kemenag.html    

 

 

 

https://lajnah.kemenag.go.id/info-lpmq/unduhan/quran-kemenag.html


ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1141 
 

 

2. Masyarakat dengan Bahasa: Al-Quran surat Ibrahim, 14: ayat 4  

 

Tabel 2 Masyarakat Bahasa 

۝٤ يْمَُ  كِّ يْزَُ الْح  هوَُ  الْع زِّ اۤءَُ  و  نَْ ي ش  يَْ م  ي هْدِّ نَْ ي ش اۤءَُ و  لَ  اٰللَُّ م  هَ  لِّيبُ ي ِّنَ  ل هُمَْ  ف يضُِّ َ بِّلِّس انَِّ ق وْمِّ سُوْلَ  اِّلَ  نَْ ر  لْن ا مِّ ا َ ا رْس  م   و 

Terjemahan bahasa Indonesia 

Kami tidak mengutus seorang rasul pun, kecuali dengan bahasa kaumnya, agar dia dapat 
memberi penjelasan kepada mereka. Maka, Allah menyesatkan siapa yang Dia kehendaki 
(karena kecenderungannya untuk sesat), dan memberi petunjuk kepada siapa yang Dia 
kehendaki (berdasarkan kesiapannya untuk menerima petunjuk). Dia Yang 
Mahaperkasa lagi Mahabijaksana. 

Terjemahan bahasa Palembang 

Serto kame’ nano ngûtûs sios rasul pun melianke dengan baso kaumnyo, supayo dio angsal 

ngesung penjelasan kepado wong-wong niku, dades Allah nyesetke sinten yên Dio ayuni. 

serto ngesung petunju kepado sinten yên Dio ayuni. Dio Yên Maha Pekaso, Maka Bijaksono. 

Terjemahan bahasa Mandar 

Anna Iyami’andiang massio mesa suro selaengna (mppakei) basa kaumna, mamoare’I mala 

mappannassa lao ise’iya. Jari Puang Allah Taala mappapusa inai napoelo’ anna mambei 

patiroang inai napoelo. Anna iya (Puang) Masarro Maraya Pa’ulleang na Maroro (Adil) 
 Sumber: https://lajnah.kemenag.go.id/info-lpmq/unduhan/quran-kemenag.html  

 

3. Manusia Berbangsa-Bangsa dan Bersuku-suku Al-Quran surat Ibrahim, 49: ayat 13  

Tabel 3 Manusia Diciptakan Berbangsa-bangsa dan Bersuku-suku 

ا ل قْنٰكُمَْ اِّن ا الن اسَُ يٰ ا ي ه  نَْ خ  انُْثٰى ذ ك رَ  م ِّ ع لْنٰكُمَْ و  ج  ق ب اۤىِٕلَ  شُعوُْبًا و  فوُْاَ  و  كُمَْ اِّنَ  لِّت ع ار  م  نْد َ ا كْر  لِّيْمَ  اٰللّ َ اِّنَ  ا تقْٰىكُمَْ  اٰللَِّّ عِّ بِّيْرَ  ع  ۝١٣ خ   

Terjemahan bahasa Indonesia 

Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 

perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar 

kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah 

orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Mahateliti. 

Terjemahan bahasa Palembang 

Wahai wong! Nian kame’ sampun nyitoke niko dari sesios lanang serto sesios betino, sampun 

niku kame’ dadeske niko bebangso-bangso serrto besuku-suku supayo niko saling wikan. Nian, 

yên langkung mulio di antaro niko di bucu Allah wentenla wong yên langkung betakwa. Nian 

Allah Maha Wikan, Maha Telaten. 

Terjemahan bahasa Mandar 

E inggannana rupa tau, sitongangna Iyami’ mappadiango mie’ pole di mesa tommuane anna 

mesa to baine anna mappajario mie’ kelompo’ bangsa-bangsa anna suku-suku mamoare’o mie’ 

si pei-peissangngi. Sitongangna iya to kaminang mala’bi di antaramu mie’ di sesena Puang 

https://lajnah.kemenag.go.id/info-lpmq/unduhan/quran-kemenag.html


ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1142 
 

Allah Taala iyamo to kaminang me’atakwa. Sitongangna Puang Allah Taala Masrro Paissang 

na Pakkarewa. 

 

Pembahasan 

1. Relasi Bahasa dan Identitas Masyarakat 

Al Quran surat 30, Ar-Rum ayat 22 tentang Relasi Bahasa dan Identitas Masyarakat 

نَْ مِّ لْقَُ اٰيٰتِّهَ  و  َ الس مٰوٰتَِّ خ  الَْ رْضِّ فَُ و  اخْتِّلَ  ن تِّكُمَْ و  انِّكُمَْ  ا لْسِّ ا لْو  يٰتَ  ذٰلِّكَ  فِّيَْ اِّنَ  و  ٰ يْنَ  لَ  لْعٰلِّمِّ ۝٢٢ ل ِّ  

Terjemahan bahasa Indonesia 

‘Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah penciptaan langit dan bumi, perbedaan bahasa 

dan warna kulitmu. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda 

(kebesaran Allah) bagi orang-orang yang berilmu.’ 

Terjemahan bahasa Palembang 

‘Serto, di antaro tando-tando (keagengan)-Nya wentenla nyiptoke langit serto bumi belian-lianan 

baso niko serto warno kulit niko. Sekeserno, pado yên ma’niku wenten tand-tando peranti wong-

wong yên wikan 

Terjemahan bahasa Mandar 

‘Anna di antara tanda-tanda (alama’ akkuasangna Puang Allah Taala), iyamo Iya mappadiang 

langi’ anna lino anna sillae-laengan mie’ basamu, anna sillae-laengan bulu (uli’mu). 

Sitongangna iya bassa di’o tongang diang tanda (alama’ akkuasangna Puang Allah Taala) di 

sesena to ma’issang.’ 
Sumber: https://lajnah.kemenag.go.id/info-lpmq/unduhan/quran-kemenag.html   

 

Analisis hasil penelitian mengungkap Relasi Bahasa dan Identitas Sosial Budaya 

Analisis data penelitian berfokus pada Al Quran surat 30, Ar-Rum ayat 22 menggunakan 

pendekatan Sosiolinguistik dari Fishman (1999) dintegrasikan dengan pendekatan  Analisis 

Wacana Kritis (AWK) dari Fairclough (1989). Berikut analisisnya. Dalam ayat 22 surat Ar-

Rūm, disebutkan bahwa di antara tanda-tanda kekuasaan Allah adalah penciptaan langit 

dan bumi, serta perbedaan bahasa dan warna kulit manusia. Frasa pertama dalam bahasa 

Arab, َْن مِّ آي اتِّهَِّ و  , diucapkan /wa min āyātihi/ secara harfiah berarti ‘dan di antara tanda-tanda-

Nya.’ Dalam versi bahasa Indonesia, frasa ini diterjemahkan netral sebagai ‘di antara tanda-

https://lajnah.kemenag.go.id/info-lpmq/unduhan/quran-kemenag.html


ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1143 
 

tanda (kebesaran)-Nya,’ menekankan kebesaran Tuhan dengan gaya bahasa standar. 

Namun dalam terjemahan Palembang, muncul bentuk khas lokal: ‘serto, di antaro tando-

tando (keagengan)-Nya,’ yang menyisipkan kata keagengan diidentifikasi sebagai padanan 

dari kebesaran yang mengandung nuansa budaya Palembang yang penuh hormat dan 

puitis. Sementara itu, versi Mandar mengungkapkannya menggunakan satuan bahasa 

alama’ akkuasangna Puang Allah Taala, yang secara eksplisit menyebut nama Tuhan 

dengan gelar lokal “Puang Allah Taala,” menunjukkan kekhasan ideologis dan identitas 

keislaman masyarakat Mandar yang religius dan berakar pada budaya adat. 

Satuan bahasa berikutnya, َُلْق اتَِّ خ  او  َ الس م  الْْ رْضِّ و   dibaca /khalqu al-samāwāti wa al-arḍ/ 

diterjemahkan dalam bahasa Indonesia sebagai ‘penciptaan langit dan bumi.’ Dalam 

Palembang, padanan yang digunakan adalah “nyiptoke langit serto bumi,” sebuah bentuk 

aktif yang langsung dan bersahabat, memakai verba khas “nyiptoke,” yang mengakar dalam 

bahasa lisan masyarakat setempat. Sedangkan dalam Mandar, digunakan frasa 

“mappadiang langi’ anna lino” yang juga memakai verba lokal mappadiang  bermakna 

‘menciptakan. ’ Satuan bahasa ini memperlihatkan relasi kuasa antara Tuhan dan 

ciptaanNya secara lugas, namun dalam kerangka pengetahuan kosmologi masyarakat 

Mandar. Pilihan kata mappadiang ini merepresentasikan cara komunitas memahami 

kekuasaan Tuhan, bukan dalam bahasa Arab َُلْق  tetapi dalam idiom keseharian yang sakral ,خ 

secara kultural. Selanjutnya, satuan bahasa Arab berupa frasa  َُف اخْتِّلَ  ن تِّكُمَْ و  انِّكُمَْ أ لْسِّ أ لْو  و   yang 

diucapkan /wakhtilāfu alsinatikum wa alwānikum /  memiliki arti ‘perbedaan bahasa dan 

warna kulitmu,’ menjadi pusat dari relasi antara bahasa dan identitas. Dalam versi 

Palembang, diterjemahkan sebagai “belian-lianan baso niko serto warno kulit niko.” Kata 

“baso niko” bermakna ‘bahasa kamu’ dan ‘warno kulit niko’ dalam bahasa Indonesia 

diterjemahkan ‘warna kulitmu’ menunjukkan pendekatan inklusif dan akrab, seakan-akan 

ayat ini sedang berbicara langsung kepada orang Palembang, memosisikan mereka sebagai 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1144 
 

bagian dari lanskap ciptaan Tuhan yang beragam. Di sisi lain, versi Mandar menampilkan 

struktur “sillae-laengan mie’ basamu anna sillae-laengan bulu (uli’mu),” yang 

menyematkan unsur sapaan “basamu” dan “uli’mu” (kulitmu), memperlihatkan 

konstruksi identitas kolektif yang kuat dan mempertegas bahwa keragaman etnis dan 

masyarakat bahasa Mandar juga merupakan manifestasi dari kekuasaan ilahi.  

Terakhir, satuan bahasa Arab dari ayat 22  َلِّكَ  فِّي إِّن ي اتَ  ذ ٰ ينَ  لَ  ل ِّلْع الِّمِّ , diucapkan /inna fī 

dhālika la'āyātin li al-‘ālimīn / yang berarti ‘sesungguhnya pada yang demikian itu benar-

benar terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berilmu,’ diterjemahkan dalam bahasa 

Indonesia dengan tetap mempertahankan terminologi formal ‘orang-orang berilmu.’ 

Namun dalam Palembang, digunakan frasa ‘peranti wong-wong yên wikan’, kata wikan 

berarti ‘orang yang paham, bukan sekadar berilmu secara akademik, tetapi memahami 

secara bijak dan mendalam.’ Sedangkan dalam Mandar diterjemahkan sebagai ‘to 

ma’issang, yang dalam konteks budaya Mandar merujuk pada orang-orang bijak atau yang 

memiliki ilmu turun-temurun yang dihormati. Makna ini menunjukkan bahwa konsep 

‘ilmu’ dalam masyarakat lokal tidak selalu bersifat rasional-formal seperti dalam bahasa 

Indonesia, tetapi lebih ke arah pemahaman spiritual dan kultural terhadap sosok orang 

berilmu dan terhormat. Melalui pilihan-pilihan diksi dan gaya bahasa lokal tersebut, 

terlihat jelas bahwa penerjemah al Qur’an dalam bahasa Palembang dan Mandar tidak 

hanya menyampaikan makna tekstual, tetapi juga menyisipkan ideologi religius, 

membangun relasi kuasa antara Tuhan dan manusia dalam konteks lokal, serta mengangkat 

identitas etnik sebagai bagian sah dari komunitas Muslim global. Bahasa Palembang dan 

Mandar bukan hanya alat komunikasi, tetapi sekaligus menjadi ruang ideologis dan 

kultural untuk menghadirkan Al-Qur’an dalam bentuk yang hidup dan menyatu dengan 

jati diri masyarakatnya. 

 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1145 
 

 

2. Pilihan Leksikal Khas Bahasa Palembang dan Mandar  

Dalam terjemahan surat Ar-Rūm ayat 22, terungkap unsur bahasa yang 

merepresentasikan identitas, relasi kuasa, dan ideologi lokal dalam konteks penerjemahan 

Al-Qur’an. Fakta dalam  terjemahan bahasa Palembang surat Ar-Rūm ayat 22, tampak 

sejumlah leksikal khas yang menunjukkan gaya lokal dan penanaman identitas budaya 

yang kuat. Frasa pembuka ayat َْن مِّ آي اتِّهَِّ و  ,  /wa min āyātihi/ yang bermakna ‘dan di antara 

tanda-tanda (kebesaran)-Nya’, dalam versi Palembang diterjemahkan menjadi ‘serto, di 

antaro tando-tando (keagengan)-Nya.’ Pemakian kata, “serto” diidentifikasi sebagai 

konjungsi yang khas dalam dialek Palembang, menggantikan “dan” dalam bahasa 

Indonesia. Penggunaan kata “tando-tando” diidentfikasi sebagai bentuk reduplikasi 

morfemis dari kata “tanda” menunjukkan gaya tutur Melayu yang ekspresif dan bersifat 

penguatan makna jamak. Selanjutnya, kata “keagengan” dalam bahasa Palembang 

digunakan untuk menerjemahkan "kebesaran", padanan ini tidak hanya bermakna besar 

secara fisik atau kuasa, tetapi juga mengandung nuansa sakral dan kemuliaan dalam tradisi 

Melayu yang sangat menghormati otoritas ilahi. Kata ini bukan pilihan netral, tetapi 

menyisipkan ideologi keagamaan dan penghormatan terhadap Tuhan melalui diksi budaya 

Palembang. 

Lebih lanjut, bagian ayat َُلْق اتَِّ خ  او  َ الس م  الْْ رْضِّ و   yang dilafalkan khalqu al-samāwāti wa 

al-arḍ bermakna ‘penciptaan langit dan bumi’, diterjemahkan menjadi ‘nyiptoke langit 

serto bumi.’ Kata “nyiptoke” merupakan verba khas Palembang yang sepadan maknanya 

dengan kata “menciptakan,” dalam bahasa Indonesia, namun bentuk ini dianggap sebagai 

bentuk informal, komunikatif, dan akrab dengan pola tutur masyarakat setempat. Kata 

nyiptoke menunjukkan tindakan ilahiah yaitu tindakan menciptakan, direpresentasikan  

 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1146 
 

dengan bahasa sehari-hari yang tetap mengandung rasa hormat, tapi sekaligus menghapus 

jarak antara teks wahyu dan kehidupan masyarakat lokal. Sementara itu, frasa bahasa Arab 

فَُ اخْتِّلَ  ن تِّكُمَْ و  انِّكُمَْ أ لْسِّ أ لْو  و   yang dilafalkan /wakhtilāfu alsinatikum/ bermakna ‘perbedaan 

bahasa-bahasa kalian’ diterjemahkan dalam bahasa Palembang sebagai “belian-lianan baso 

niko.” Frasa ini sangat khas, karena kata “belian-lianan” adalah bentuk jamak dari “belian” 

yang bermakna ‘perbedaan’. Singkatnya, pemakaian kata belian-lianan diidentifikasi 

sebagai bentuk reduplikasi yang memperkuat makna, demikian pula frase “baso niko” 

secara harfiah berarti “bahasa kamu.” Penggunaan “niko” bermakna ‘kamu’ merupakan ciri 

khas Palembang yang membangun relasi interpersonal antara teks dan pembaca, 

menciptakan kedekatan emosional serta membentuk wawasan pengetahuan pembaca 

sebagai bagian dari subjek ayat sebagai umat yang disebut dan dihargai dalam 

keberagamannya. 

Di sisi lain, dalam versi Mandar, kekhasan leksikal ditemukan dalam frasa awal 

bahasa Arab َْن مِّ آي اتِّهَِّ و   yang bermakna ‘dan di antara tanda-tanda-Nya’ diterjemahkan menjadi 

‘alama’ akkuasangna Puang Allah Taala.’ Kata alama’ akkuasangna adalah ungkapan 

Mandar untuk  mengekpresikan ungkapan takjub akan tanda-tanda kekuasaan, dan  

ungkapan “Puang Allah Taala” adalah sebutan khas untuk Tuhan. Kata “Puang” dalam 

konteks budaya Mandar mengandung makna pemilik, penguasa, atau tuan yang berdaulat, 

sebuah istilah yang menggabungkan teologi Islam dengan konsep penghormatan adat 

setempat. Ungkapan ini diidentifikasi sebagai ekspresi interjeksi atau ungkapan emosi. 

Istilah ini merujuk pada kata atau frasa yang digunakan untuk mengekspresikan perasaan 

kagum, heran, atau takjub terhadap sesuatu. Kata puang menegaskan identitas keagamaan 

yang mengakar secara lokal dan mencerminkan adanya relasi kuasa ilahiah yang tidak 

hanya disampaikan melalui istilah Arab, tetapi lewat sistem gelar tradisional yang 

dimuliakan oleh masyarakat bahasa Mandar. 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1147 
 

Pada bagian ayat َُلْق اتَِّ خ  او  َ الس م  الْْ رْضِّ و   yang merujuk penciptaan langit dan bumi, 

dalam bahasa Mandar muncul makna dalam bentuk frasa “mappadiang langi’ anna lino,” 

kata mappadiang diidentifikasi sebagai kelas kata verba dalan bahasa Mandar untuk  

kegiatan “menciptakan.” Kata kerja ini tidak diambil dari bahasa Indonesia atau Arab, 

tetapi dari sistem leksikal internal Mandar, menunjukkan keberdayaan bahasa lokal untuk 

mengekspresikan konsep metafisik. Selanjutnya, frasa bahasa Arab َُف اخْتِّلَ  ن تِّكُمَْأ لَْ و  انِّكُمَْ سِّ أ لْو  و    

dalam bahasa Indonesia diterjemahkan  ‘perbedaan bahasa’ dalam bahasa Mandar 

diterjemahkan sebagai “sillae-laengan mie’ basamu,” dengan “basamu” berarti “bahasamu.” 

Sama seperti Palembang, Mandar juga menggunakan bentuk kepemilikan lokal “-mu” 

untuk mempersonalisasi wahyu kepada pembaca lokal. Pilihan ini memperlihatkan bahwa 

keragaman bahasa tidak dilihat sebagai sesuatu asing, tetapi sebagai bagian dari ciptaan 

Tuhan yang melekat pada identitas etnis Mandar. Demikian pula, “perbedaan warna kulit” 

diterjemahkan sebagai “sillae-laengan bulu (uli’mu),” dengan kata “uli’mu” menandakan 

makna ‘kulitmu.’ Pemakaian kata uli’mu diidentifikasi sebagai pemarkah yang 

mengafirmasi identitas fisik pembaca sebagai manifestasi dari ciptaan ilahi, memperkuat 

makna bahwa tubuh dan bahasa lokal bukan penghalang dalam agama Islam, tetapi justru 

bagian dari kehendak Tuhan. 

Akhir ayat َُف اخْتِّلَ  ن تِّكُمَْ و  انِّكُمَْ أ لْسِّ أ لْو  و   yang dilafaskan inna fī dhālika la’āyātin li al-‘ālimīn 

bermakna ‘sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda bagi 

orang-orang yang berilmu’, dalam Palembang diterjemahkan menjadi ‘pado yén ma’niku 

wenten tand-tando peranti wong-wong yén wikan.’ Kata dasar “wikan” dalam bahasa 

Palembang tidak sekadar berarti tahu, tetapi memahami dengan kebijaksanaan; artinya, 

bukan hanya “orang berilmu” dalam makna akademik, tetapi juga dalam makna sosial dan 

spiritual. Dalam bahasa Mandar, istilah ini disampaikan dengan ungkapan “to ma’issang,” 

yaitu ‘orang-orang yang memiliki pengetahuan dalam arti yang sangat terhormat secara 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1148 
 

budaya, seseorang yang bijak, disegani, dan dianggap mampu memahami makna 

mendalam dari ciptaan Tuhan.’ Dengan demikian, melalui pilihan leksikal khas ini, terlihat 

bahwa penerjemahan ayat tidak netral atau mekanis. Penerjemah secara sadar memasukkan 

elemen budaya dan spiritual lokal ke dalam teks, membangun relasi kuasa ilahiah dengan 

diksi yang dimuliakan secara kultural, dan memosisikan bahasa dan identitas etnik lokal 

sebagai bagian integral dari narasi keislaman. Al-Qur’an tidak hanya ditransformasikan ke 

dalam bahasa mereka, tetapi diinkulturasikan ke dalam jati diri mereka sebagai Muslim 

Palembang dan Muslim Mandar. Selain itu terjemahan ini tidak hanya menyampaikan 

pesan agama, tetapi juga mengangkat simbol, nilai, dan kosmologi lokal ke dalam interaksi 

dengan teks wahyu. Temuab analisis data ini mengungkap  bentuk representasi budaya 

lokal yang memperkuat posisi masyarakat sebagai umat Islam dalam keragaman ekspresi 

dan bahasa. 

3. Strategi Penerjemahan: Harfiah vs. Komunikatif 

Baik terjemahan bahasa Palembang maupun Mandar pada ayat ini menunjukkan 

kecenderungan ke arah strategi komunikatif, namun dengan nuansa yang berbeda dalam 

praktiknya. Bahasa Palembang lebih komunikatif secara naratif dan retoris, dengan 

penggunaan kata-kata yang mengalir seperti dalam lisan sehari-hari masyarakat Melayu. 

Contoh: “Nyiptoke langit serto bumi” alih-alih “menciptakan” ini bukan padanan formal, 

tetapi bentuk natural dalam struktur tutur Palembang. Bahkan penggunaan “tando-tando 

keagengan-Nya” sudah menyiratkan interpretasi makna yang lebih puitis daripada literal. 

Bahasa Mandar juga komunikatif, tetapi memiliki derajat literalitas yang lebih tinggi dalam 

menyampaikan makna Qur’ani. Misalnya: “Mappadiang langi’ anna lino” tetap 

mempertahankan struktur asli untuk “menciptakan langit dan bumi,” namun dalam 

padanan verbal khas Mandar. Beberapa istilah seperti alama’ akkuasangna  bermakna 

‘tanda-tanda kekuasaan’ menunjukkan adanya upaya mempertahankan padanan semantis 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1149 
 

yang mendekati makna Qur’ani, meskipun tetap dalam bahasa lokal. Singkatnya,  

Terjemahan Ayat 22 surat Ar Rum baik dalam bahasa Mandar maupun Palembang, 

keduanya komunikatif, tetapi terjemahan dalam bahasa Palembang lebih adaptif secara 

retoris dan idiomatik, sedangkan dalam bahasa Mandar menjaga kedekatan semantik 

dengan teks sumber dalam koridor bahasa ibu. 

Ada perbedaan mencolok dalam tingkat lokalitas antara kedua bahasa mencakupi 

Terjemahan Palembang menggunakan banyak kosakata dan struktur lokal. Misalnya,“baso 

niko”, “warno kulit niko”, “wong-wong yén wikan” semuanya memperlihatkan 

penggunaan leksikal Palembang yang sepenuhnya tidak terpengaruh bahasa Arab. Bahkan 

pada karta “keagengan” diindentifikasi sebagai padanan bahasa lokal untuk “kebesaran”. 

Terjemahan Mandar, meski tetap dalam bahasa ibu, menunjukkan unsur religius lokal 

yang menyerap pengaruh terminologi Islam, misalnya: “Puang Allah Taala” adalah 

gabungan gelar lokal “Puang” dan nama Tuhan dalam Islam “Allah Taala”. Penggunaan  

frase “alama’ akkuasangna”bermakna ‘tanda-tanda kekuasaan’ secara morfologis 

merefleksikan pembauran konsep Arab ke dalam struktur bahasa Mandar. Jadi, hasil 

analisis menemukan bahwa Bahasa Palembang menunjukkan lokalitas yang lebih tinggi, 

lebih “bebas” dari pengaruh Arab, sementara bahasa Mandar menampilkan sintesis antara 

lokalitas dan terminologi Islam, menciptakan semacam “Islam Mandar.” 

4. Relasi Bahasa dan Masyarakat 

Al Quran surat Ibrahim, 14: ayat 4 tentang Masyarakat Bahasa 

ا َ م  لْن ا و  نَْ ا رْس  سُوْلَ  مِّ َ ر  هَ  بِّلِّس انَِّ اِّلَ  لَ  ل هُمَْ  لِّيبُ ي ِّنَ  ق وْمِّ نَْ اٰللَُّ ف يضُِّ يَْ ي ش اۤءَُ م  ي هْدِّ نَْ و  اۤءَُ  م  هوَُ  ي ش  يْزَُ و  يْمَُ الْع زِّ كِّ ۝٤ الْح   

Terjemahan bahasa Indonesia 

Kami tidak mengutus seorang rasul pun, kecuali dengan bahasa kaumnya, agar dia dapat 

memberi penjelasan kepada mereka. Maka, Allah menyesatkan siapa yang Dia kehendaki (karena 

kecenderungannya untuk sesat), dan memberi petunjuk kepada siapa yang Dia kehendaki 

(berdasarkan kesiapannya untuk menerima petunjuk). Dia Yang Mahaperkasa lagi 

Mahabijaksana. 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1150 
 

Terjemahan bahasa Palembang 

Serto kame’ nano ngûtûs sios rasul pun melianke dengan baso kaumnyo, supayo dio angsal 

ngesung penjelasan kepado wong-wong niku, dades Allah nyesetke sinten yên Dio ayuni. serto 

ngesung petunju kepado sinten yên Dio ayuni. Dio Yên Maha Pekaso, Maka Bijaksono. 

 

Terjemahan bahasa Mandar 

Anna Iyami’andiang massio mesa suro selaengna (mppakei) basa kaumna, mamoare’I mala 

mappannassa lao ise’iya. Jari Puang Allah Taala mappapusa inai napoelo’ anna mambei 

patiroang inai napoelo. Anna iya (Puang) Masarro Maraya Pa’ulleang na Maroro (Adil) 

 Sumber: https://lajnah.kemenag.go.id/info-lpmq/unduhan/quran-kemenag.html   

 

Analisis Hasil Penelitian: Relasi Bahasa dan Masyarakat dalam Q.S. Ibrahim: 4 

Ayat ini secara eksplisit menegaskan bahwa bahasa adalah instrumen utama 

dakwah, dan bahwa seorang rasul tidak diutus kecuali menggunakan َِّهَِّ لِّس ان ق وْمِّ   dilafaskan 

/lisān qawmih/ yakni bahasa kaumnya sendiri, sebagai alat untuk menjelaskan kepada 

mereka diungkap dalam satuan bahasa Arab  َل هُمَْ لِّيبُ ي ِّن  dilafalkan  /li-yubayyina lahum/. Dalam 

kerangka sosiolinguistik, ini memperlihatkan bahwa identitas masyarakat, pemahaman 

terhadap pesan ilahi, dan struktur komunikasi religius, sangat bergantung pada bahasa 

komunitas tersebut. Dalam terjemahan bahasa Palembang, frase bahasa Arab َِّهَِّ بِّلِّس ان ق وْمِّ  

diterjemahkan sebagai ‘dengan baso kaumnyo’. Pemakaian kata kaumnyo ‘kaumnya’ 

dalam dialek Palembang tidak hanya merujuk pada komunitas etnik, tetapi juga 

memperkuat ikatan emosional dan kultural antara rasul dan masyarakatnya. Frasa supayo 

dio angsal ngesung penjelasan kepado wong-wong niku memperlihatkan struktur kalimat 

yang sangat akrab dalam lisan masyarakat Palembang. Di sini, ngesung penjelasan adalah 

ekspresi khas yang tidak harfiah, melainkan mengalir dalam gaya tutur lokal. Hal ini 

menunjukkan bahwa pemahaman terhadap wahyu dalam budaya Palembang hadir melalui 

bahasa yang empatik, komunikatif, dan membumi, bukan dalam struktur formal yang 

kaku. Terjemahan bagian akhir pada satuan bahasa Arab  َُهو يزَُ و  يمَُ ٱلْع زِّ كِّ ٱلْح   menjadi ‘Dio Yên 

https://lajnah.kemenag.go.id/info-lpmq/unduhan/quran-kemenag.html


ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1151 
 

Maha Pekaso, Maka Bijaksono’ terdapat, kata  bahasa Palembang pekaso dan bijaksono 

adalah bentuk lokal dari kata bahasa Indonesia “perkasa” dan “bijaksana”. Pemakaian 

bahasa dari dua masyarakat bahasa Indonesia dan Palembang mencerminkan register 

keagamaan Palembang yang yang menunjukkan kekhasan, sekaligus menyiratkan 

penghormatan tinggi dalam menyebut nama dan sifat Allah dengan cara yang khas budaya 

lokal. 

Sementara itu, terjemahan bahasa Mandar menampilkan dinamika yang berbeda. 

Frasa bahasa Arab َِّهَِّ بِّلِّس ان ق وْمِّ  diterjemahkan sebagai ‘basa kaumna’, namun yang lebih 

menonjol adalah ekspresi lengkapnya: ‘massio mesa suro selaengna (mappakei) basa 

kaumna’, yang memiliki struktur gramatikal khas Mandar. Kata kerja “mappakei” 

bermakna ‘menggunakan’ dan mappannassa ‘menjelaskan’ berasal dari sistem verba aktif 

Mandar, mencerminkan keutuhan sintaksis bahasa Mandar sebagai medium wahyu. 

Frasa bahasa Arab  َل َُ ف يضُِّ ي هْدِّى ي ش ا ءَُ م ن ٱللّ  ي ش ا ءَُ م ن و   diterjemahkan sebagai ‘Jari Puang Allah Taala 

mappapusa inai napoelo’ anna mambei patiroang inai napoelo.’ Pada terjemahan ini  

memperlihatkan bahwa tindakan ilahi seperti “menyesatkan” dan “memberi petunjuk” 

dituturkan dalam struktur khas Mandar. Allah disebut dengan gelar lokal yang penuh 

penghormatan: “Puang Allah Taala” serta diakhiri dengan deskripsi panjang: “Puang 

Masarro Maraya Pa’ulleang na Maroro”, yang bermakna  dalam bahasa Indonesia ‘Tuhan 

yang Mahaperkasa, Mahakuasa, dan Mahaadil.’ Gelar-gelar ini mencerminkan struktur 

sosial religius Mandar, di mana Tuhan diposisikan tidak hanya sebagai entitas transenden, 

tetapi juga bagian dari sistem nilai adat dan kehormatan lokal. 

Dengan demikian, hasil analisis ini memperlihatkan bahwa relasi bahasa dan 

masyarakat dalam Q.S. Ibrahim: 4 tidak hanya terbaca dari teks Arabnya, tetapi juga 

tercermin dalam cara bahasa daerah menyerap dan membumikan makna wahyu. Bahasa 

Palembang menampilkan gaya yang komunikatif, mencerminkan budaya Melayu yang 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1152 
 

mengedepankan kesantunan dan keindahan bahasa. Sementara itu, bahasa Mandar tampil 

berwibawa, struktural, dan penuh kehormatan, mencerminkan budaya masyarakat yang 

menjunjung tinggi nilai adat, otoritas, dan kearifan lokal. Kedua terjemahan ini tidak 

hanya menyampaikan isi ayat, tetapi juga merepresentasikan identitas bahasa dan budaya 

umat lokal, sekaligus menegaskan bahwa wahyu ilahi hidup dalam keberagaman ekspresi 

bahasa manusia. 

 

5. Pilihan Leksikal Khas Bahasa Palembang dan Mandar  

Dalam terjemahan Surat Ibrahim ayat 4 ke dalam bahasa Palembang dan Mandar, tampak 

jelas pemilihan leksikal khas daerah yang merefleksikan identitas kebahasaan dan budaya 

masing-masing masyarakat. Dalam versi Palembang, muncul kosakata seperti “serto” 

bermakna  ‘serta’ dalam bahasa Indonesia, dan kame’ bermakna ‘kami,’ diidentifikasi 

sebagai bentuk pronominal dan konjungsi khas Palembang yang tidak dijumpai dalam 

bahasa Indonesia baku. Kata “sios rasul” digunakan sebagai bentuk sopan yang halus untuk 

menyebut "seorang rasul", memperlihatkan gaya tutur Palembang yang menghormati 

tokoh. Verba seperti “ngûtûs” dalam bahasa Indonesia bermakna ‘mengutus’, dan kata 

bahasa Palembang ngesung bermakna ‘menyampaikan/menjelaskan’ menunjukkan 

adaptasi lokal dalam bentuk verbal yang komunikatif dan bersifat lisan. Demikian pula 

frasa wong-wong niku yang berarti ‘orang-orang itu’ dan kaumnyo dengan makna dalam 

bahasa Indonesia ‘kaumnya’ mengandung afiliasi sosial khas Palembang yang memperkuat 

relasi antara pembaca dan teks. Sifat-sifat Allah dalam ayat ini diterjemahkan menjadi 

“Maha Pekaso” dan “Bijaksono”, padanan lokal dari kata bahasa Arab َُيْز   al-‘Azīz / dan/  الْع زِّ

يْمَُ كِّ  al-Ḥakīm/ yang sarat dengan estetika fonetik (Suparno and Gunawan 2024, 34) dan/ الْح 

kehalusan gaya bahasa Palembang (Ridwan et al. 2023, 175). Sementara itu, dalam 

terjemahan bahasa Mandar, satuan unsur leksikal khas muncul dalam bentuk struktur  



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1153 
 

 

verbal dan gelar religius yang lebih panjang dan sakral. Satuan bahasa Arab  َسُوْل َ ر  بِّلِّس انَِّ اِّلَ   

هَ  ل هُمَْ  لِّيبُ ي ِّنَ  ق وْمِّ  diterjemahkan “massio mesa suro selaengna” digunakan untuk 

menyampaikan makna “seorang rasul pun,” di mana  َسُوْل  mesa suro” berarti “satu“ ر 

rasul” dan “selaengna” berarti “lainnya.” Kata kerja seperti “mappakei” (menggunakan), 

“mappannassa” bermakna ‘menjelaskan’, dan “mappapusa” bermakna ‘menyesatkan’ 

merupakan bagian dari sistem verbal bahasa Mandar yang memiliki struktur aktif dengan 

imbuhan khas.  

Ungkapan “Puang Allah Taala” menunjukkan penghormatan religius yang tinggi, 

dengan “Puang” sebagai gelar adat yang mengandung makna penguasa atau pemilik 

tertinggi, yang secara budaya tidak bisa dipisahkan dari konsep ketuhanan dalam 

masyarakat Mandar. Bahkan sifat-sifat Tuhan tidak hanya diterjemahkan secara langsung, 

melainkan diperluas menjadi “Masarro Maraya Pa’ulleang na Maroro”, yang berarti “Maha 

Perkasa, Maha Kuasa, dan Maha Adil.” Temuan ini menunjukkan bahwa dalam budaya 

Mandar, penyebutan sifat-sifat Tuhan disampaikan melalui rentetan gelar kehormatan yang 

berwibawa dan bernuansa sastra lisan. Secara umum, leksikal dalam terjemahan Mandar 

mencerminkan karakter religius-formal yang kuat, berbasis pada struktur adat dan 

kosmologi lokal yang sakral. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa pilihan leksikal 

dalam kedua terjemahan tidak hanya sekadar padanan kata, melainkan merupakan 

cerminan dari identitas bahasa dan budaya daerah. Bahasa Palembang tampil dengan gaya 

lembut, komunikatif, dan puitis, sedangkan bahasa Mandar menunjukkan nuansa sakral, 

formal, dan penuh penghormatan, menandakan bahwa masing-masing bahasa lokal 

memiliki cara khas dalam menyampaikan wahyu Tuhan kepada masyarakatnya. 

6. Strategi Penerjemahan: Harfiah vs. Komunikatif 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1154 
 

Dalam ayat surat Ibrahim ayat 4 Allah menegaskan prinsip universal dakwah bahwa setiap 

rasul diutus, satuan bahasa َ هَِّ بِّلِّس انَِّ إِّلَ  ق وْمِّ  yang diucapkan /‘illa bilisāni qawmihi’/ dengan 

makna ‘kecuali dengan bahasa kaumnya’, agar pesan dapat  َل هُمَْ لِّيبُ ي ِّن  /yubayyina lahum/ 

bermakna dijelaskan kepada mereka. Satuan bahasa ini diidentifikasi bermuatan dasar 

teologis dari penerjemahan komunikatif dalam konteks keberagaman bahasa. Ayat ini 

sendiri secara tematik (Darsita et al. 2024, 125) menjustifikasi pentingnya adaptasi bahasa 

agar wahyu bisa diterima secara utuh dalam konteks sosial budaya masyarakat penerima. 

Dalam terjemahan bahasa Indonesia, digunakan terjemahan semi-harfiah. Kalimat 

terjemahan bahasa Indonesia, “Kami tidak mengutus seorang rasul pun kecuali dengan 

bahasa kaumnya” masih mempertahankan struktur logika dan urutan kata Arab secara 

ketat. Kalimat ini informatif dan netral, namun kurang memberi ruang bagi penyesuaian 

nuansa sosial-kultural. Artinya, strategi penerjemahan di sini mengarah ke strategi harfiah–

semantis, dengan penekanan pada kesepadanan makna dan bentuk dasar satuan bahasa 

yang mengandung makna (Suparno 2015, 31). Sebaliknya, dalam terjemahan bahasa 

Palembang, strategi yang digunakan bersifat komunikatif dan adaptif secara kultural. Frasa 

seperti “serto kame’ nano ngûtûs sios rasul pun melianke dengan baso kaumnyo” 

memperlihatkan struktur adaptasi, fleksibel, dan alami dalam sistem lisan bahasa 

Palembang. Verba “ngesung penjelasan” untuk menerjemahkan li-yubayyina lahum 

menunjukkan adanya reformulasi makna dengan memperhatikan idiom dan gaya tutur 

setempat. Strategi ini tidak hanya menyampaikan pesan literal dari ayat, tetapi juga 

menyesuaikannya agar terasa akrab, menyentuh, dan lebih efektif dipahami dalam 

lingkungan masyarakat lokal.  

Fakta ini mencerminkan penerapan strategi penerjemahan komunikatif penuh, 

yang berorientasi pada audiens target dan konteks sosial. Demikian pula, dalam terjemahan 

bahasa Mandar, strategi yang dipakai juga cenderung komunikatif, namun lebih bernuansa 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1155 
 

struktural dan agung, mengikuti logika bahasa Mandar yang kaya akan bentuk imbuhan 

dan sistem kehormatan. Frasa seperti “mappakei basa kaumna, mamoare’i mala 

mappannassa lao ise’iya” adalah bentuk terjemahan dari  َل هُمَْ لِّيبُ ي ِّن  /li-yubayyina lahum / yang 

diungkapkan dalam rangkaian verbal khas Mandar. Penggunaan bentuk aktif seperti kata 

‘mappapusa’ bermakna ‘menyesatkan’ dan mambei patiroang bermakna ‘memberi 

petunjuk’ adalah bukti bahwa penerjemahan dilakukan dengan mempertahankan gaya 

tuturan aktif dan ekspresif dalam struktur lokal. Meski komunikatif, struktur kalimat 

dalam bahasa Mandar lebih panjang, formal, dan berwibawa, mencerminkan sistem 

komunikasi yang terikat pada nilai adat dan penghormatan kepada otoritas. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa strategi penerjemahan pada Surat Ibrahim ayat 

4 mengindikasikan adanya perbedaan pendekatan antara tiga versi bahasa: Bahasa 

Indonesia menggunakan strategi semi-harfiah, berorientasi pada kesepadanan makna dan 

mengakomodasi konteks sosial. Penerjemahan surat Ibrahim ayat 4 ke dalam Bahasa 

Palembang menerapkan strategi komunikatif, dengan struktur khas Palembang dengan 

urutan kata yang berfungsi sebagai Subjek Predikat Objek, dan bernuansa tutur lisan, 

mencerminkan nilai Melayu yang komunikatif dan bersahabat. Demikian pula, 

penerjemahan dalam Bahasa Mandar diidentifikasi menggunakan pendekatan 

komunikatif, namun dalam bentuk struktur bahasa Mandar yang formal, dan terikat pada 

sistem sapaan penghormatan adat, menghasilkan terjemahan yang sarat dengan nuansa 

religius-lokal. Dengan demikian, terjemahan ayat ini dalam bahasa Palembang dan Mandar 

bukan hanya penerjemahan makna, tetapi juga penyesuaian pesan wahyu dalam sistem 

nilai dan budaya masyarakat masing-masing, yang menjadikan Al-Qur’an hidup dan 

dimaknai secara lokal melalui strategi penerjemahan yang kontekstual. 

 

 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1156 
 

Kesimpulan 

Hasil analisis data penelitian ini mengungkap bahwa terjemahan Al-Qur’an dalam 

bahasa Palembang dan Mandar bukan sekadar proses alih bahasa, tetapi merupakan praktik 

ideologis dan kultural yang merepresentasikan identitas lokal. Ayat-ayat seperti Q.S. Ar-

Rūm: 22 dan Q.S. Ibrāhīm: 4 memperlihatkan pola keberagaman bahasa dan perlunya 

penggunaan bahasa komunitas menjadi landasan teologis yang tercermin dalam bahasa. 

Temuan ini menunjukkan bahwa bahasa Palembang menampilkan gaya yang komunikatif, 

dan puitis, sementara bahasa Mandar menunjukkan gaya yang tegas, formal, dan sarat nilai 

adat dan kehormatan. Pilihan leksikal, struktur gramatikal, dan idiom lokal yang 

digunakan dalam kedua bahasa memperlihatkan adanya proses domestikasi dan inkulturasi 

wahyu ke dalam kerangka budaya masing-masing. Strategi penerjemahan yang dominan 

adalah komunikatif, dengan derajat adaptasi yang berbeda: Palembang menonjolkan 

naturalisasi budaya tutur, sementara Mandar menggabungkan komunikasi religius dengan 

struktur sosial adat. 

Penelitian ini memiliki sejumlah keterbatasan. Pertama, korpus ayat yang dianalisis 

masih terbatas pada dua ayat tematik, sehingga belum mencakup tema-tema lain seperti 

hukum, ibadah, atau kisah. Kedua, pendekatan analisis masih berfokus pada aspek leksikal, 

register, dan struktur kalimat, belum mencakup dimensi fonologis dan stilistika sastra 

dalam versi lokal. Ketiga, karena penelitian berbasis teks, peneliti belum menyertakan data 

etnografis lapangan, seperti persepsi pembaca lokal terhadap terjemahan tersebut, ataupun 

konteks produksi dan resepsi terjemahan oleh komunitas pengguna. 

Secara teoretis, implikasi penelitian ini memperkuat kajian sosiolinguistik 

keagamaan dan memperluas pemahaman terhadap cara-cara wahyu ilahi dipahami melalui 

bahasa-bahasa daerah di Indonesia. Hasil analisis penelitian ini berkontribusi penting bagi 

studi terjemahan Al-Qur’an, bahwa bahasa lokal tidak hanya layak secara kebahasaan, tetapi 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1157 
 

juga bermakna secara ideologis dan spiritual. Secara praktis, temuan ini mendukung 

pentingnya pelestarian bahasa daerah melalui penerjemahan kitab suci, dan mendorong 

kebijakan penerjemahan yang berbasis komunitas dan budaya lokal. Penelitian ini juga 

membuka ruang bagi pengembangan tafsir berbasis lokalitas yang lebih inklusif dan 

kontekstual. 

Penelitian lanjutan disarankan untuk menganalisis lebih banyak ayat dalam Al-

Qur’an dari berbagai tema, misalnya tema tauhid, hukum, etika, kisah, dll agar hasilnya 

lebih representatif terhadap kompleksitas makna Al-Qur’an dalam bahasa daerah. 

Menggunakan pendekatan multimodal dan etnografi komunikasi, misalnya dengan 

wawancara pengguna, pengkaji, atau penerjemah lokal, guna memahami cara terjemahan 

ini dipahami dan dimaknai oleh komunitasnya. Membandingkan terjemahan bahasa 

Palembang dan Mandar dengan bahasa daerah lain di Indonesia (misalnya Bugis, Sunda, 

atau Osing) untuk melihat pola umum dan perbedaan dalam strategi penerjemahan kitab 

suci di berbagai komunitas etnolinguistik. Mengintegrasikan teori semiotika budaya atau 

hermeneutika lokal untuk menggali lebih dalam cara-cara masyarakat menafsirkan wahyu 

melalui bahasa dan simbol mereka sendiri. 

 

Daftar Pustaka 

Akhil, G., & James, F. (1992). Beyond “Culture”: Space, Identity, and the Politics of 

Difference. Cultural Anthropology, 7(1), 6–23. http://www.jstor.org/stable/656518 

Anderson, B. (2006). Imagined Communities Reflections on the Origin and Spread of 

Nationalism (1st ed.). Verso. 

https://zubairabid.com/Semester7/subjects/nationalism/readings/Benedict 

Anderson - Imagined Communities_ Reflections on the Origin and Spread of 

Nationalism-Verso (2006).pdf 

 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1158 
 

Bahruddin, B. (2023). Kontekstualisasi Bahasa Arab dalam Penafsiran Al-Qur’an. 

PAPPASANG, 5(1), 53–66. https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.537 

Bucholtz, M., & Hall, K. (2004). language and identity. In A Companion to Linguistic 

Anthropology (1st ed., pp. 1–389). Blackwell Publishing. 

https://escholarship.org/content/qt7198t0cr/qt7198t0cr 

Burhanudin, J. (2017). Syaikh Dā’ūd al-Faṭānī dan Hubungan Mekah-Asia Tenggara: 

Jaringan Intelektual, Transmisi Islam dan Rekonstruksi Sosio-Moral. Studia Islamika, 

24(3), 617–641. https://doi.org/10.15408/sdi.v24i3.6215 

Creswell, J. W. (2015). Research Design Qualitative Quantitative and Mixed Methods 

Approaches. In The British Journal of Psychiatry (First Edti, Vol. 111, Issue 479). Sage. 

https://doi.org/10.1192/bjp.111.479.1009-a 

Farhan, R. L. (2024). Adaptasi Bahasa Sunda dalam Al-Amin Al-Qur’an Tarjamahan Sunda: 

Menelusuri Interaksi Budaya dalam Proses Penerjemahan Al-Qur’an. Contemporary 

Quran, 4(1), 51–64. https://doi.org/10.14421/cq.v4i1.5676 

Firdausi, J., Khusna, Z., Wasil, M., & Zakariyah, I. (2024). KAJIAN HISTORIOGRAFI ISLAM 

INDONESIA KONTEMPORER (TELAAH BUKU “ISLAM NUSANTARA: JARINGAN 

GLOBAL DAN LOKAL” KARYA AZYUMARDI AZRA. Jambura History and Culture 

Journal, 6(2), 101–117. https://doi.org/10.37905/jhcj.v6i2.23112 

Fishman, J. (1999). Handbook of Language and Ethnic Identity. Oxford University Press. 

Gao, Y. (2023). International Journal of Education and Humanities Analysis of Eugene 

Nida’s Translation Theory. International Journal of Education and Humanities, 10(1), 

203–206. 

 

Hall, S. (2009). The Work of Representation. In Cultural Representations: Cultural 

Representations and Signifying Practices (pp. 1–78). SAGE Publication. 

https://fotografiaeteoria.wordpress.com/wp-

content/uploads/2015/05/the_work_of_representation__stuart_hall.pdf 

Hanafi, M. M. (2015). Problematika Terjemahan Al-Qurâ€TMan Studi pada Beberapa 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1159 
 

Penerbitan Al-Qur’an dan Kasus Kontemporer. SUHUF, 4(2), 169–195. 

https://doi.org/10.22548/shf.v4i2.53 

Husni, M. (2017). VicratinaPENERJEMAHAN DAN PENAFSIRAN AL-QUR’AN: ANTARA 

TEORI DAN KENYATAAN Vol 01, No 2 (2017). Vicratina, 01(2), 70–80. 

Latif, H. (2021). Dinamika Terjemahan Al-Qur’an Bebas Bersajak dalam Bahasa Aceh: 

Apresiasi Karya Tgk. H. Mahjiddin Jusuf. Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah, 18(1), 1–14. 

https://doi.org/10.22373/jim.v18i1.10453 

Masinambouw, E. K. M. (2000). Linguistik dalam Konteks Sosial Budaya. In Kajian Serba 

Linguistik untuk Anton Moeliono Pereksa Bahasa (pp. 1–856). BPK Gunung Mulia. 

https://books.google.co.id/books?hl=id&lr 

Muchtar, A., & Rusli, R. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahnya (Bahasa Palembang) (B. B. 

Munir (ed.); 1st ed.). 

Mukhlis M. Hanafi. (2011). Problematika Terjemahan Al-Qur ’ an. Suhuf:Jurnal Kajian Al-

Quran Dan Kebudayaan, 4(02), 169–195. 

https://doi.org/https://doi.org/10.22548/shf.v4i2 

Munandar, S. A., Barokah, L., & Malikhaturrahmah, E. (2020). Analisis Genetik Objektif 

Afektif atas Alquran dan Terjemahnya dalam Bahasa Jawa Banyumasan. JOURNAL OF 

QUR’AN AND HADITH STUDIES, 9(2), 1–28. 

https://doi.org/10.15408/quhas.v9i2.16892 

Nida, E. A. (1964). Towards-a-Science-of-Translating-Nida.Pdf (pp. 1–321). Brill. 

https://iniciacionalatraduccionuv.wordpress.com/wp-

content/uploads/2014/01/towards-a-science-of-translating-nida.pdf 

Nida, E. A., & Taber, C. R. (2003). The Theory and Practice of Translation. Brill. 

Purba, A., Saragih, R., Saragih, D. A., Sitompul, Y. S., & Hutagalung, A. (2025). Ragam Bahasa 

Dan Identitas Pada Masyarakat Tutur Di Etnik Batak Toba : Analisis Sosiolinguistik. 

Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Pendidikan, 7(1), 269–278. 

https://doi.org/10.29303/kopula.v7i1.6422 

Salzmann, Z. (2003). An Introduction to Sociolinguistics (review). In Language (Vol. 79, 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 

FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a 
Diverse Society” 

 

1160 
 

Issue 4). https://doi.org/10.1353/lan.2003.0268 

Sariyati, I., Komarudin, E., Nurhasan, M., & Solihin, I. (2020). Tafsir Qur’an Berbahasa 

Nusantara (Studi Historis terhadap Tafsir Berbahasa Sunda, Jawa dan Aceh). Al-

Tsaqafa : Jurnal Ilmiah Peradaban Islam, 15(2), 181–196. 

https://doi.org/10.15575/al-tsaqafa.v15i2.3677 

Srihilmawati, R., & Nurjanah, N. (2023). Transformasi Bahasa Daerah di Era Smart Society 

5.0. JURNAL SYNTAX IMPERATIF : Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan, 4(5), 570–575. 

https://doi.org/10.36418/syntax-imperatif.v4i5.288  

 


