o s ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
; r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 ‘ 7 ‘
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA

ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

PASAR DERMA SEBAGAI RUANG HEGEMONI:
ADAPTASI MUSLIM URBAN TERHADAP MODERNITAS
KOLONIAL MELALUI HIBURAN AMAL (1910-1935)

Fitriyani®

! Magister Sejarah Kebudayaan Islam, Fakultas Adab dan Humaniora, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta,
Indonesia.

fitriyani24@mbhs.uinjkt.ac.id

Abstrak

Pada awal abad ke-20, modernitas kolonial membentuk wajah kota di Hindia Belanda melalui ekspansi
gaya hidup Barat, komersialisasi hiburan, dan terbukanya ruang publik baru. Dalam konteks ini, praktik
kedermawanan Muslim urban mengalami transformasi signifikan dengan munculnya hiburan amal,
termasuk Pasar Derma sebagai bentuk kreatif dan populer untuk menggalang dana. Artikel ini
menganalisis bagaimana Pasar Derma menjadi arena adaptasi budaya Muslim terhadap hegemoni
modernitas kolonial. Dengan menggunakan pendekatan historis-kualitatif dan teori hegemoni budaya
Antonio Gramsci, penelitian ini menelusuri praktik hiburan amal dari tahun 1910 hingga 1935 melalui
pemberitaan surat kabar bahasa Melayu dan Belanda. Temuan menunjukkan bahwa Pasar Derma menjadi
ajang penggalangan dana dan ruang diskursif tempat nilai-nilai modernitas dinegosiasikan dan
dimodifikasi sesuai kepentingan lokal. Muslim urban mengadaptasi elemen hiburan Barat dan struktur
kolonial untuk memperkuat solidaritas komunitas, memperluas akses pendidikan, serta mendukung
program keagamaan dan sosial. Pasar Derma tampil sebagai bentuk charitainment yang
merepresentasikan versi modernitas pribumi yang bermoral dan inklusif. Studi ini memperkaya
pemahaman tentang bagaimana masyarakat terjajah menegosiasikan dominasi kultural kolonial melalui
praktik sosial yang kreatif dan transformatif.

Kata Kunci: hiburan amal, hegemoni budaya, pasar derma, modernitas kolonial, Muslim urban

PENDAHULUAN

Pada masa kolonial, masyarakat Muslim dikenal sebagai kelompok yang memiliki tradisi
kedermawanan yang kuat dan mengakar (Fauzia, 2016, p. 156). Pemerintah kolonial
melihat amal sebagai urusan individu, bukan sebagai bagian dari tanggung jawab negara,
sehingga membuka ruang luas bagi masyarakat Muslim untuk membentuk inisiatif sosial
berbasis komunitas(Fauzia, 2017, pp. 11-12). Dalam iklim ini, praktik filantropi Islam
berkembang secara inklusif dan massif, dilakukan baik secara individu maupun kolektif,
mencerminkan etos keagamaan dan solidaritas sosial yang dinamis di tengah masyarakat

kolonial.

Seiring dengan menguatnya modernitas di Hindia Belanda pada awal abad ke-

20, khususnya di kawasan perkotaan, praktik kedermawanan mengalami transformasi

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 761



"l ""'u.ﬁ_ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA

r \ % FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA \
ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 W 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
DA CONFERENCE

signifikan. Modernitas yang hadir melalui pendidikan ala Barat, penyebaran teknologi,
serta paparan terhadap budaya dan sistem sosial kolonial mendorong lahirnya kelas
menengah intelektual pribumi yang mengadopsi modernitas juga mengadaptasinya
untuk kepentingan komunitas mereka (Sumarno et al., 2019, p. 371; Nugroho et al.,
2024, p. 157). Kota menjadi ruang utama bagi penyebaran nilai-nilai baru ini. Di sana,
muncul kaum terpelajar Muslim yang mulai menerapkannya dalam pengelolaan
lembaga filantropi Islam secara lebih profesional dan terstruktur, sebagaimana
dilakukan oleh lembaga-lembaga sosial Barat (Colombijn & Coté, 2015, p. 2; Vickers,
2005, pp. 60-61). Adaptasi ini turut memperluas cakupan kedermawanan dari yang
semula bersifat keagamaan dan internal komunitas, menjadi lebih inklusif dan
menjangkau masyarakat luas.

Modernitas juga membawa serta gaya hidup baru yang berpusat di kota, salah
satunya adalah berkembangnya industri hiburan. Kota-kota besar seperti Batavia
menjadi saksi dari semaraknya hiburan urban: pasar malam, pertunjukan teater,
konser, dan pesta-pesta publik yang diselenggarakan berbagai etnis (Cohen, 2016, p.
1; Yasmin, 2019, p. 131). Pusat-pusat hiburan modern seperti Gedung Schouwburg
dan Societeit de Harmonie menjadi simbol kemajuan budaya kota yang menjadi ruang
interaksi lintas kelas dan etnis. Hiburan menjadi sebuah tempat rekreasi dan menjadi
medium sosial yang memiliki potensi ekonomis dan kultural yang besar. Praktik
hiburan sebagai sarana penggalangan dana telah lazim dilakukan di Barat, dan
pengaruh ini lambat laun mulai diadopsi oleh masyarakat pribumi, termasuk
komunitas Muslim kota. Menariknya, adopsi ini tidak bersifat imitasi penuh. Kalangan
Muslim urban mengembangkan praktik hiburan amal dengan inovasi yang kontekstual
dan berakar pada nilai-nilai lokal. Hiburan digunakan sebagai alat untuk menyedot
perhatian masyarakat luas dan menggalang dana untuk kegiatan sosial-keagamaan,
namun tetap menjaga norma-norma moral lokal. Di sinilah terlihat pertemuan kreatif
antara nilai derma, semangat modernitas, dan budaya hiburan(van der Meer, 2017, pp.
505-506).

Hiburan amal semakin marak dilakukan terutama pada masa-masa krisis pada
dekade 1930-an, ketika resesi ekonomi memaksa komunitas-komunitas Muslim untuk

mencari cara-cara inovatif dalam menyalurkan amal. Fenomena ini menjadi bukti

Page | 762

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




o™ ““'v-,_ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society”

bahwa praktik kedermawanan Muslim terus menyesuaikan diri dengan perubahan
zaman. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap bagaimana praktik hiburan amal,
terutama melalui Pasar Derma di kalangan Muslim urban mengalami adaptasi di
bawah pengaruh modernitas dan budaya hiburan kolonial, dengan fokus utama pada
praktik hiburan amal seperti Pasar Derma. Penelusuran ini penting untuk melihat
bagaimana masyarakat Muslim menciptakan ruang baru untuk berderma yang efektif
secara sosial dan kultural dalam lanskap urban kolonial yang kompleks.

Penelitian ini berangkat dari sejumlah studi terdahulu yang membahas
pertemuan antara modernitas kolonial, kelas menengah pribumi, dan budaya hiburan.
Arnout H.C. van der Meer (2017) menunjukkan bagaimana pasar malam dan pameran
kolonial menjadi sarana hegemoni Belanda sekaligus ruang negosiasi bagi kelas
menengah pribumi untuk membentuk gaya hidup modern. Sementara itu, Lukito
(2019) memperlihatkan arsitektur hybrid dalam pameran kolonial yang
memungkinkan publik lokal merasakan dan mengadaptasi modernitas dalam bentuk
yang lebih akrab secara kultural. Kedua studi ini memberi konteks penting bagi
penelitian ini, khususnya dalam memahami hiburan sebagai arena ekspresi sosial,
namun tidak mengelaborasi praktik kedermawanan di dalamnya.

Adapun John Ingleson (2015) telah menyinggung penggunaan hiburan sebagai
media penggalangan dana oleh organisasi keagamaan dan sosial, namun belum
mengulas dimensi budaya dan nilai simbolik yang menyertainya. Amelia Fauzia
(2017) menunjukkan bagaimana Muhammadiyah memodernkan praktik filantropi
Islam secara institusional, termasuk penggunaan pendekatan non-konvensional dalam
penggalangan dana, tetapi tidak membahas hiburan sebagai medium amal. Penelitian
ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menelusuri bagaimana hiburan,
modernitas, dan kedermawanan berkelindan dalam praktik hiburan amal Muslim urban
sebagai ekspresi sosial-budaya di ruang publik kolonial.

Untuk membingkai dinamika ini secara teoritis, penelitian ini menggunakan
konsep hegemoni budaya dari Antonio Gramsci. Gramsci memandang hegemoni
sebagai bentuk kekuasaan melalui dominasi nilai-nilai kultural yang diserap secara
sukarela oleh masyarakat (Gramsci, 1971, pp. 12-13). Modernitas kolonial lahir sebagai

proyek hegemonik melalui pendidikan, teknologi, dan hiburan, berusaha menanamkan

ANNUAL INTERNATIONAL

CONFERENCE

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 763



5"y ""'u.ﬁ___ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

nilai-nilai Barat sebagai standar kemajuan. Namun, sebagaimana ditegaskan Gramsci,
hegemoni selalu membuka ruang bagi resistensi, negosiasi dan adaptasi kultural. Di titik
ini, hiburan amal yang dilakukan oleh Muslim urban dapat dibaca sebagai bentuk
apropriasi kreatif atas modernitas. Penelitian ini menggunakan metode historis sebagai
pendekatan utama untuk menelusuri jejak hiburan amal Muslim di masa kolonial antara
tahun 1910 hingga 1935. Tahapan penelitian mencakup: heuristik (pengumpulan
sumber), kritik sumber (otentikasi dan verifikasi), interpretasi (penafsiran konteks
historis), dan historiografi (penulisan narasi sejarah). Data dikumpulkan dari arsip koran
kolonial terutama surat kabar dan majalah berbahasa Belanda dan Melayu terbitan tahun
1910-1935, termasuk de Telegraaf, de Indische Courant, Soerabaijasch Handelsblad,
Bataviaasch Nieuwsblad, de Locomotief, Bintang Timoer, dan Pemandangan serta
sumber-sumber sekunder seperti buku dan artikel ilmiah. Validitas diperkuat melalui
triangulasi sumber dan konfirmasi silang antar data. Analisis dilakukan secara
kontekstual dan kualitatif, dengan membaca hubungan antara praktik amal, modernitas,
dan budaya hiburan sebagai satu kesatuan yang saling mempengaruhi. Dengan
pendekatan ini, diharapkan penelitian mampu memberikan kontribusi dalam melihat
sejarah sosial Islam bukan semata dari sisi institusional dan normatif, tetapi juga dari

ranah kultural dan publik yang lebih luas.
A. Modernitas dan Hiburan Semarak di Hindia Belanda

Awal abad ke-20 menjadi momen penting bagi perubahan sosial dan kultural
masyarakat Hindia Belanda. Dalam periode ini, modernitas muncul sebagai wacana
luar yang diimpor dari Eropa sebagai proses yang secara aktif dinegosiasikan,
diadaptasi, dan bahkan dipertentangkan oleh masyarakat lokal. Proyek kolonial
Belanda yang berupaya membentuk masyarakat maju melalui pengenalan teknologi,
pendidikan Barat, serta tata kelola kota yang modern pada dasarnya merupakan bagian
dari logika kolonialisme yang mengklaim bahwa kemajuan hanya bisa dicapai melalui
intervensi kekuasaan Eropa (Houben, 2008, p. 23). Namun realitasnya lebih kompleks
dimana masyarakat pribumi, khususnya kalangan kelas menengah Muslim urban

menjadi subjek dari proses modernisasi ini.

Menurut Lukito, modernitas di Hindia Belanda juga ditandai oleh

Page | 764

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




5"y my,, ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 ‘ 7 ‘
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA

ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

berkembangnya teknologi komunikasi, media massa, serta mobilitas sosial (Lukito,
2019, pp. 291-294). Urbanisasi yang terjadi seiring dengan pembangunan infrastruktur
modern seperti kereta api, listrik, telegraf, dan jaringan jalan membuka ruang-ruang
baru bagi kehidupan kota yang dinamis, plural, dan penuh dengan berbagai bentuk
hiburan. Kota menjadi episentrum perubahan dan simbol dari modernitas itu sendiri
(Vickers, 2005, pp. 60—61). Modernitas dalam konteks Hindia Belanda tidak menjadi
proses adopsi buta atas gaya hidup Eropa. Masyarakat pribumi memilih, menolak, dan
meramu ulang elemen-elemen modern sesuai dengan kondisi sosial-budaya mereka
(Colombijn & Cote, 2015).
Pengenalan sistem pendidikan Barat yang awalnya dirancang sebagai strategi
Politik Etis untuk membina elite lokal ternyata justru melahirkan kelas intelektual baru
yang kritis dan nasionalistik (Nugroho et al., 2024, p. 157). Pendidikan menjadi gerbang
masuk ke dunia modern, dan kota-kota kolonial seperti Batavia, Surabaya, dan Semarang
menjadi tempat konsentrasi para pelajar, jurnalis, seniman, dan pengusaha pribumi yang
membentuk jaringan sosial modern. Modernitas ini kemudian membentuk lanskap baru

kehidupan urban.

Di tengah pertumbuhan infrastruktur kolonial, kota-kota yang menjadi pusat
administratif dan ekonomi juga berkembang menjadi ruang terbentuknya gaya hidup dan
hiburan. Kehidupan malam di Batavia, misalnya, diramaikan oleh pertunjukan rakyat,
pasar malam, pesta ulang tahun, pernikahan dan perayaan keagamaan yang dimeriahkan
dengan pertunjukan musik dan tari (Cohen, 2016, p. 1). Komunitas teater amatir dan
profesional menjamur, dari kelompok musikal komedi berbahasa Melayu hingga
pertunjukan wayang modern yang menggabungkan unsur lokal dan Eropa. (Cohen, 2006,
p. xvii). Kelompok-kelompok ini tampil secara rutin di berbagai kota, seringkali dengan
jumlah pemain puluhan orang dan pertunjukan berdurasi berjam-jam. Penontonnya
beragam: pejabat kolonial, pemilik toko Tionghoa, pelaut, keluarga Muslim, hingga
pegawai Eurasia. Hiburan menciptakan ruang baru yang egaliter dan lintas kelas sosial.
Gedung teater menjadi titik temu berbagai kelas dan etnis untuk menyaksikan pentas
kesenian, dari komedi stambul, ketoprak, hingga pertunjukan musik keroncong. Keluarga

Muslim terpelajar seperti Shahab bersaudara, mendirikan gedung teater dan bioskop

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 765



5"y ""'u.ﬁ___ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

Alhambra yang menayangkan film-film dari Mesir, sebagai bentuk afirmasi identitas
Islam yang termodernisasi (Shahab, 2002, p. 143).

Festival keagamaan Cap Go Meh tahun 1884, menghadirkan penampilan grup
Melayu, tarian Eurasia, musik gambus Arab, serta keroncong, yang dipentaskan secara
bergiliran dan dihadiri oleh masyarakat dari berbagai latar belakangBlackburn, 2011, p.
113y. Festival Gambir yang diselenggarakan oleh pemerintah kolonial pun menampilkan
pertunjukan lintas genre: dari sirkus, bioskop, wayang, hingga komedi stambul, semuanya

disajikan dalam satu rangkaian acara yang mencerminkan gaya hidup modern (Lukito,
2016, p. 39). Pasar malam, pameran, dan festival tahunan menjadi ajang penting dalam
pementasan modernitas. Seperti dicatat van der Meer, Belanda menggunakan
penyelenggaraan pameran dan festival untuk mempertontonkan hasil-hasil proyek
modernisasi mereka (van der Meer, 2020, p. 177). Namun, masyarakat lokal
meresponsnya dengan cara-cara kreatif. Mereka datang ke Jaarmarkt Surabaya sebagai
pelaku budaya yang mengadopsi pakaian modern, menikmati hiburan kontemporer dan
memaknai pameran sebagai ruang interaksi sosial lintas kelas dan etnis (Lukito, 2019, p.
304). Arsitektur hibrida paviliun-paviliun pameran yang menggabungkan gaya Hindia

dan Eropa menjadi simbol visual dari negosiasi modernitas ini.

Dalam peta sosial kota kolonial, hiburan menjadi wadah di mana modernitas
diwujudkan dan diperdebatkan. Kaum elit Eropa melihat hiburan sebagai sarana edukasi
dan pementasan nilai-nilai peradaban, sementara masyarakat lokal melihatnya sebagai
ruang ekspresi dan rekreasi. Strategi kolonial Belanda untuk mendidik dan
memodernisasi masyarakat pribumi justru melahirkan ruang-ruang baru yang membentuk
gaya hidup urban yang khas Hindia yang kosmopolit, hibrid, dan penuh dinamika budaya.
Bahkan, sebagaimana dicatat Coté (2006), pasar malam yang dimaksudkan untuk
menunjukkan kekuatan teknologi kolonial justru menjadi panggung bagi lahirnya gaya
hidup kelas menengah pribumi yang sadar akan dirinya dan kebudayaannya. Modernitas
kolonial dipenuhi oleh ketegangan, kompromi, dan negosiasi. Daya terima masyarakat
lokal terhadap modernitas terbukti selektif dan kritis. Mereka memilih bagian-bagian

tertentu dari modernitas yang dianggap berguna, sembari tetap mempertahankan identitas

Page | 766

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




5"y ""'u.ﬁ___ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

budaya dan agama mereka. Proses ini mencerminkan apa yang disebut sebagai "keinginan

untuk membeli paket modernitas tanpa bungkus Barat-nya"(Colombijn & Coté, 2015, p.

11,.

Secara sosiologis, hiburan turut memperluas horizon masyarakat Muslim urban
terhadap dunia luar. Mereka membaca surat kabar berbahasa Melayu yang memberitakan
pameran dan pertunjukan, berdiskusi di perkumpulan klub, dan mengorganisir acara budaya
yang melibatkan lintas generasi dan latar belakang. Dalam ruang hiburan, masyarakat
Muslim belajar bernegosiasi dengan modernitas, memaknai kemajuan, dan merumuskan
ulang posisi mereka dalam lanskap kolonial. Maka, dalam konteks Hindia Belanda awal abad
ke-20, modernitas dan hiburan saling berkaitan erat. Modernitas tidak bisa dilepaskan dari

pengalaman kota dan kota tidak bisa dipisahkan dari budaya hiburan yang mewarnainya.
Hiburan menjadi medium transformatif yang merepresentasikan perubahan nilai, cita

rasa, dan imajinasi sosial.

Salah satu gejala penting dari hegemoni modernitas dalam konteks kolonial
adalah munculnya hiburan yang dikemas sebagai tindakan sosial kolektif dalam bentuk
penggalangan dana. Fenomena ini memperlihatkan bagaimana praktik hiburan mulai
melebur dengan aktivitas amal, membentuk mekanisme baru dalam distribusi solidaritas
sosial yang sesuai dengan logika modernitas. Salah satu ulasan dalam surat kabar
Pemandangan, mencatat maraknya pertunjukan teater, pertandingan olahraga, dan acara
hiburan lainnya yang diselenggarakan demi kepentingan amal (“Boeat Amal,” 1934).
Model ini bahkan dianggap lebih efektif dan menarik dibandingkan cara konvensional
seperti  pencatatan  donasi  melalui  donatielijsten  (daftar  sumbangan).
(“Vermakelijkheidsbelasting En Liefdadigheid. Misbruiken, Die Te Denken Geven.
Andere Richtlijnen Te Verwachten,” 1936). Tampak bahwa cara-cara baru dalam
berderma telah mengalami adaptasi dalam lanskap budaya modern kolonial. Maka,
untuk memahami dinamika ini, perlu ditelusuri bagaimana tradisi kedermawanan di
kalangan pribumi, khususnya umat Islam, mengalami transformasi di bawah pengaruh

model hiburan kolonial.

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 767



5"y ""'u.ﬁ_ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA

5 r \ % FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA \\
o c.?' ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 ﬁ ‘

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

B. Praktik Kedermawanan melalui Hiburan Amal

Pertemuan antara hiburan dan praktik kedermawanan menjadi salah satu
manifestasi penting dari cara masyarakat Muslim urban di Hindia Belanda mengelola
modernitas. Hiburan menjadi wujud gaya hidup dan diadopsi sebagai strategi kreatif
dalam penggalangan dana, terutama oleh organisasi-organisasi Islam seperti Sarekat
Islam dan Muhammadiyah. Fenomena ini merupakan kelanjutan logis dari transformasi
sosial yang dipicu oleh modernisasi kolonial, ketika institusi-institusi lokal menanggapi
perubahan zaman dengan pendekatan-pendekatan baru yang adaptif dan strategis.

Dalam tatanan kolonial, pemerintah Hindia Belanda tidak banyak mencampuri
praktik amal masyarakat. Kegiatan kedermawanan dianggap sebagai urusan pribadi, bukan
tanggung jawab negara (Fauzia, 2016, p. 156y. Kebijakan ini memberikan ruang yang luas
bagi masyarakat sipil untuk tumbuh dan menyusun bentuk-bentuk kedermawanan berbasis

komunitas. Di masa ini muncul dua model filantropi Islam: yang berbasis tradisi saling

berbagi dalam komunitas pedesaan, dan yang terorganisasi secara modern di kota oleh
kelompok-kelompok Muslim reformis seperti Muhammadiyah. Keduanya memiliki sifat
independen dari negara, dan mengusung misi sosial-keagamaan tanpa harus menjadi

representasi negara Islam (Fauzia, 2016, p. 103).

Organisasi Muhammadiyah merupakan pelopor dalam mengorganisasi praktik
derma menjadi sistem modern yang inklusif dan terstruktur. Sejak awal abad ke-20,
organisasi ini mendirikan Penolong Kesengsaraan Oemoem (PKO), rumah sakit, panti
asuhan, dan sekolah yang terbuka bagi semua lapisan masyarakat, tanpa memandang
agama dan etnis (Fauzia, 2017, pp. 35-36). Muhammadiyah mengelola lembaga-lembaga
ini dengan mengadopsi prinsip manajemen ala Barat, termasuk praktik transparansi,
akuntabilitas, dan pencatatan administrasi yang baik. Bahkan dalam penggalangan dana,
Muhammadiyah menunjukkan keterbukaan pada strategi modern, termasuk
penyelenggaraan bazar amal dan pencetakan prangko amal, sebuah metode yang

sebelumnya lazim diadopsi oleh gereja-gereja Kristen (Zara, 2024, p. 124)

Transformasi praktik amal di Hindia Belanda juga tidak dapat dipisahkan dari

konteks krisis ekonomi global yang melanda pada masa Depresi Besar tahun 1930-an.

Page | 768

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




5"y ""'u.ﬁ___ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

Dalam situasi tersebut, pemerintah kolonial hanya menyediakan jaminan sosial secara
terbatas, yang sebagian besar dialokasikan untuk gereja dan lembaga amal yang berpihak
pada kepentingan orang Eropa. Sementara itu, masyarakat pribumi khususnya yang
tinggal di kota-kota di Jawa harus menghadapi dampak krisis secara langsung, nyaris
tanpa perlindungan dari negara (Ingleson, 2015, p. 206). Kondisi ini mendorong
terbentuknya berbagai komite bantuan dan lembaga sosial, baik yang bersifat keagamaan
maupun sekuler, sebagai respons atas keterabaian negara terhadap kesejahteraan rakyat

jajahan.

Dalam situasi ini, kelas menengah perkotaan pribumi tampil sebagai motor utama
dalam merespons kebutuhan sosial melalui cara-cara yang kreatif dan terorganisir. Seperti
dicatat oleh Ingleson, lembaga-lembaga amal pribumi menunjukkan kemampuan tinggi
dalam menggalang dana dari berbagai sumber. Seruan bantuan disebarluaskan melalui media
massa, organisasi perempuan, partai politik, dan serikat pekerja. Panitia amal bahkan
membawa daftar sumbangan ke lingkungan-lingkungan elite kota, mendorong anak-anak
sekolah untuk menyisihkan uang koin setiap minggu, mengadakan undian, pertunjukan

budaya, pertandingan sepak bola, hingga meminta dukungan dari toko-toko dan

perusahaan lokal (Ingleson, 2013, p. 223).

Di sinilah hiburan dan kegiatan kedermawanan bertemu dan saling melebur.
Ragam hiburan yang berkembang di tengah kehidupan urban modern menjadi wadah baru
untuk menjalankan aktivitas amal melalui penggalangan dana dalam suasana rekreatif.
Penggunaan acara hiburan untuk tujuan amal sejatinya bukan hal baru, negara-negara
Eropa telah mempraktikkannya sejak akhir abad ke-19 melalui kegiatan seperti bazar
mewah, peragaan busana, malam permainan, dan pertunjukan spektakuler sebagai ajang
penting dalam pengumpulan dana amal (Tennant, 2013, pp. 46—49). Praktik ini kemudian
merambah ke berbagai kota di wilayah kolonial, termasuk Hindia Belanda, dan diadaptasi
menjadi bentuk filantropi yang lebih membumi, disesuaikan dengan struktur sosial dan

dinamika masyarakat urban pribumi (Ingleson, 2013, p. 206).

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 769



"l ""'u.ﬁ_ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA

9 q
5 r \ t FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA (@)
o c.?' ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 ﬁ ‘

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

Laporan-laporan kolonial dan arsip-arsip organisasi menunjukkan bahwa
penggalangan dana melalui hiburan di masa kolonial dilakukan melalui berbagai cara.
Acara-acara ini diselenggarakan oleh berbagai kalangan: organisasi sosial, etnis,
keagamaan, dan bahkan birokrasi lokal. Metode yang digunakan meliputi pasar malam,
pertunjukan musik dan tari, pertandingan olahraga, serta undian. Margaret Tennant
(2013) menjelaskan bahwa penggalangan dana berbasis hiburan merupakan strategi yang
efektif dalam memperluas jaringan donor dan membangun solidaritas sosial. Acara amal
menjadi ajang untuk berderma sambil bersenang-senang. Dalam praktik hiburan amal ini,
motivasi pemberian bisa bervariasi dari kepedulian tulus hingga dorongan untuk
mendapatkan pengakuan sosial atau sekadar menikmati suasana acara (Tennant, 2013,
pp. 46-47). Dalam kegiatan ini, semua lapisan masyarakat baik elite maupun kelas bawah

dapat berpartisipasi meskipun dalam bentuk sumbangan kecil.

Penyelenggaraan pertunjukan amal mencakup berbagai ekspresi budaya lokal
seperti wayang orang, tari tradisional, pencak macan, hingga lakon modern. Organisasi
budaya, Krido Matojo melakukan pertunjukan rutin sejak awal 1920-an. Dana hasil
pertunjukan didistribusikan ke berbagai tujuan sosial: korban bencana, lembaga pendidikan,
hingga klinik kesehatan (Krido Matojo, 1924, 1925, 1932y Pada tahun 1918-1919, Sarekat
Islam Trenggalek membentuk Komite bantuan kelaparan; Sarekat Islam Tumpang
menyelenggarakan pertunjukan Pencak Macanan; dan organisasi Tionghoa Tiong Hwa

Hwee Koan menggelar pertunjukan wayang untuk membantu korban erupsi Gunung
Kelud (Fauzia, 2016, pp. 154-155).

Masyarakat Tionghoa peranakan juga turut serta dalam dinamika ini melalui
format Opera Derma yang mulai populer sejak 1910-an. Opera ini dirancang khusus
untuk amal dan menampilkan narasi realis dengan nilai moral yang kontekstual bagi
komunitas Tionghoa (Woodrich, 2017, p. 39). Salah satu pentas Opera Derma paling
mencolok adalah oleh grup Tjin Kok Hio tahun 1919 yang berhasil menghimpun 10.000
gulden dalam satu malam untuk korban letusan Gunung Kelud (Utama, 2012, pp. 26-27).
Praktik ini menunjukkan profesionalisasi hiburan yang tetap menekankan tanggung

Page | 770

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




5"y ""'u.ﬁ___ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

jawab sosial. Model yang lebih modern dan berskala besar diusung oleh grup teater
seperti Miss Riboet’s Orion, bagian dari arus Komedie Stamboel. Dalam setiap turnya di
kota besar, Miss Riboet menyelenggarakan satu malam khusus untuk pertunjukan amal
(liefdadigheids voorstelling) yang hasilnya disumbangkan ke berbagai lembaga sosial
tanpa diskriminasi etnis atau agama (Fitriyani & Fauzia, 2022, p. 22). Donasi mencakup
rumah sakit Tionghoa Jang Seng le, klinik umum Kesengsaraan Oemoem, dan organisasi
perempuan seperti Vrouwen Tehuis. Bahkan di Singapura, Miss Riboet mengadakan
pertunjukan amal atas undangan komunitas Muslim dalam rangkaian program Child

Welfare Society (“Matters of Muslim Interest Charity Theatrical Performance,” 1933).

Bentuk hiburan amal lain yang berkembang adalah pasar malam atau Pasar
Derma. Misalnya, pasar malam amal di Bandung tahun 1933 berhasil menghimpun lebih
dari 10.000 gulden, sementara di Batavia, acara serupa menarik lebih dari 25.000
pengunjung (Ingleson, 2015, p. 223). Komite Wanita Batavia mengadakan pasar amal,
dan bahkan Sultan Yogyakarta turut menyumbang 1.000 gulden untuk korban bencana
(Fauzia, 2016, p. 155). Salah satu tanggapan paling ambisius adalah inisiatif Pasar
Malam Nasional sebagai bentuk perlawanan terhadap pasar malam kolonial yang

cenderung menonjolkan nilai-nilai barat (van der Meer, 2020, p. 200).

Hiburan amal memberikan manfaat non-finansial yang signifikan. Tennant
mencatat bahwa meskipun acara semacam ini tidak selalu menghasilkan dana dalam jumlah
besar, ia efektif dalam meningkatkan visibilitas misi sosial, memperluas komunitas
pendukung, dan menguatkan rasa kebersamaan. Namun, penggabungan antara hiburan dan
penggalangan dana juga menghadirkan sejumlah tantangan, suasana pesta dan euforia

dapat mengaburkan tujuan utama dari penggalangan dana, serta menimbulkan persoalan
etis ketika penderitaan orang lain menjadi bagian dari tontonan. Representasi penerima
manfaat pun kerap bersifat simbolik dan tidak jarang problematis, karena bisa mengarah
pada eksploitasi citra kemiskinan (Tennant, 2013, p. 47). Meskipun demikian, hiburan
amal tetap menjadi bentuk partisipasi sosial dan adaptasi kultural yang kuat, karena
mampu menyatukan berbagai lapisan masyarakat dalam satu ruang interaksi yang

menyenangkan.

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 771



5"y ""'u.ﬁ___ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL

A CONFERENCE

C. Pasar Derma di Hindia Belanda

Seperti yang telah dipaparkan sebelumnya, modernisasi dan perubahan gaya
hidup urban memunculkan fenomana hiburan amal yang signifikan. Salah satu bentuk
hiburan amal yang marak diselenggarakan adalah berupa pasar malam amal atau Pasar
Derma, yang dalam bahasa belanda sering disebut sebagai fancy fair. Fenomena Pasar
Derma terjadi secara luas, tanpa terbatas pada satu kalangan atau kelompok tertentu,
lembaga amal dari berbagai latar belakang turut aktif menggelar kegiatan ini dalam

berbagai skala dan intensitas.

Pasar Derma umumnya diselenggarakan pada musim kemarau, khususnya pada
bulan Mei hingga Juni, ketika kondisi cuaca mendukung aktivitas luar ruangan yang
meriah. Kegiatan ini lazim dilangsungkan di ruang-ruang strategis kota seperti di alun-
alun, depan stasiun, sebelah pasar tradisional, atau titik-titik sirkulasi transportasi utama.
Di Batavia, misalnya, pasar malam yang menjadi cikal bakal Pasar Derma berlangsung
di luar stasiun kereta Gambir dan terhubung erat dengan kalender perayaan Tahun Baru
Cina, sebelum kemudian diadopsi lebih luas menjadi bagian kehidupan kota-kota besar
di Hindia Belanda(Ingleson, 2015, p. 224). Memasuki tahun 1920-an, kegiatan pasar
malam dan Pasar Derma semakin marak dimana-mana. Lembaga penyelenggara kerap
melibatkan panitia antar-etnis dan antar-kelas, dengan keuntungan yang didonasikan
kepada pelbagai organisasi filantropi (Ingleson, him. 224-225).

Ajakan untuk menghadiri Pasar Derma selalu dikemas dalam narasi retoris yang
emosional dan persuasif. Sebuah publikasi untuk Pasar Derma di Koeningan pada tahun

1926, misalnya, menyuarakan secara teatrikal:

Semua ini demi Kkepentingan para penganggur asal Sumatra.
Datanglah, lihatlah, dan Anda akan percaya!

Semuanya untuk mereka, tidak ada untuk kami!

Rogohlah kantong Anda, biarkan uang berpindah tangan.

Berikanlah, maafkanlah, pasrahkanlah, kalau perlu, relakanlah—semua

demi tujuan yang mulia.

(Pasar Derma te Koeningan. De locomotief, semarang 10-08-1926)

Page | 772

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




oo e, ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA

o %
5 r % FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA ‘«Q‘
) l;'rf ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025
z u “Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A D A CONFERENCE

Seruan ini berupaya untuk membangun atmosfer kolektivitas di mana partisipasi
publik diasosiasikan langsung dengan kebajikan sosial. Di Wonosobo, pembukaan Pasar
Derma pada 18 September 1924 diresmikan oleh R.T.A. Sosrodiprodjo, yang
menegaskan bahwa kegiatan ini memiliki dua fungsi utama: menyediakan sarana rekreasi
masyarakat dan menghimpun dana untuk berbagai organisasi filantropi (De Preanger-
bode, 23 September 1924).

PASAR DERMA

te TJTAMIS

Ten bate der Kartinischool wordt op de
aloon' te Tjiamis van 7 tot g April 1917
een Pasar Derma gehouden,

Beleefd tot een bezoek witnoodigend:
1331 Het Comité.

Gambar 1: Iklan Pasar Derma di Ciamis untuk Kartinischool (“Advertentie,” 1917)

Suasana Pasar Derma menghadirkan sebuah spektakel sosial yang
mencerminkan perpaduan antara amal, hiburan, dan modernitas urban. Di kota-kota
seperti Surabaya, Malang, Wonosobo, Pandeglang, hingga Pasuruan, Pasar Derma
menjadi peristiwa yang dinanti-nanti masyarakat lintas etnis dan status sosial,
diselenggarakan dengan skala yang semakin megah dan dengan organisasi yang semakin
profesional. Setiap Pasar Derma disusun layaknya festival besar. Alun-alun kota disulap
menjadi pusat keramaian, dihiasi lampion yang menjuntai dari pohon beringin raksasa,
meriam sebagai penanda pembukaan, dentuman musik, hingga pesta kembang api yang
memeriahkan malam. Tenda-tenda berlampu listrik menaungi puluhan stan yang
menjajakan beragam komoditas, mulai dari stan-stan makanan yang menyajikan nasi
rames hingga masakan Eropa , stan yang menjajakan kerajinan tangan, sayur dan buah

hasil budidaya lokal, hingga barang-barang antik dan pakaian modern.

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 773



5"y ""'u.ﬁ___ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

Hiburan yang disajikan juga mencerminkan keragaman budaya dan upaya
asimilasi estetika antara tradisi dan modernitas. Wayang wong dari Madura, tarian dari
Bandung dan Sidoarjo, reog, pertunjukan Gareng-Petruk, hingga drama modern turut
menyemarakkan suasana. Di Pasuruan, perhatian pengunjung tersedot pada komidi putar
(draaimolen) dan undian hadiah (tombola), sementara stan-stan seperti Dinas Penyuluhan
Pertanian memamerkan kemajuan teknologi agrikultur lokal, termasuk budidaya gandum
Tosari yang hasilnya setara standar Eropa (“Pasoeroean,” 1926). Di luar pendopo,
permainan tradisional seperti wedé-andé lumut bersanding dengan bioskop dan pentas
drama, menunjukkan bagaimana Pasar Derma menjadi medan negosiasi budaya yang

aktif antara masa lalu dan masa kini, antara lokalitas dan globalitas.

Sementara itu, pola keterlibatan publik dikemas dalam suasana inklusif.
Karnaval, lomba sepeda, pertandingan sepak bola, hingga pawai bunga terbuka bagi
semua ras dan kelas sosial. Pertunjukan dari sekolah-sekolah seperti Hollandsch-
Inlandsche School (HIS), penampilan pramuka bumiputra menunjukkan bahwa Pasar
Derma menjadi arena pembentukan solidaritas sosial baru. Identitas dan kelas sosial baru
kalangan Muslim urban tampil nyata dalam visualisasi pengunjung. Masyarakat yang
datang ke Pasar Derma, terutama yang berasa dari kalangan menengah mengenakan
pakaian Barat lengkap dengan celana linen, sepatu mahal, dasi dan topi tinggi, sementara
para perempuan mengenakan kebaya renda, selendang, dan sepatu emas berbordir,
menunjukkan gaya hidup kosmopolitan yang terinspirasi modernitas, namun tetap
berakar pada nilai lokal. Dengan semua unsur ini, Pasar Derma tampil sebagai medium
sosial yang kompleks yang merefleksikan semangat amal dan hiburan dan menjadi simbol
penting dari transisi budaya masyarakat Hindia Belanda. Pasar Derma, dalam konteks ini,
menjadi ruang di mana hegemoni kolonial dinegosiasikan, dan di saat yang sama,
masyarakat lokal terutama Muslim urban mengadaptasi bentuk modernitasnya sendiri

melalui mode, bahasa, dan representasi sosial yang terbuka.

Salah satu contoh penyelenggaraan Pasar Derma adalah yang diselenggarakan
oleh Sarekat Islam (SI) pada dekade 1910-an. Dalam upaya memperluas basis sosial dan
menjangkau aspirasi kaum urban, S.I. memanfaatkan bentuk hiburan publik pasar malam

(fancy fair) sebagai sarana penggalangan dana yang inovatif sekaligus populer. Dalam

Page | 774

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




5"y ""'u.ﬁ___ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

konteks ini, Pasar Derma dapat dibaca sebagai bentuk awal dari strategi charitainment,
sebuah pendekatan yang menggabungkan hiburan dengan tujuan amal. Format ini
memungkinkan mobilisasi emosi kolektif melalui hiburan, memperluas partisipasi
publik, dan mengubah praktik amal dari sekadar bantuan menjadi ekspresi solidaritas
komunitas. Dalam kerangka civic performance, hiburan yang dikemas sebagai kegiatan
amal juga menjadi representasi nilai dan aspirasi komunitas secara performatif
(Wuthnow, 1991).

Fancy Fair pertama yang diselenggarakan oleh SI Surabaya pada 15-16 Maret
1913. Bertempat di taman kota, acara ini dirancang menyerupai pekan raya gaya Eropa,
namun menekankan warisan budaya Jawa: pertunjukan wayang wong, musik gamelan,
dan pameran kriya dari Solo dan Lasem menjadi sajian utama (“Het Feest Der Sarikat
Islam,” 1913). Acara ini menjadi alat solidaritas sosial, di mana seluruh keuntungannya
ditujukan untuk menopang Sekolah Perempuan Mardi Kenjo di Peneleh (“De Fancy-Fair
van de Sarekat Islam Te Soerabaia,” 1913). Fancy fair ini berhasil menarik lebih dari
10.000 pengunjung, dengan keuntungan bersih mencapai f 4000 dari total pendapatan f
7000 (“Fancy Fair,” 1913), menandai keberhasilan strategi penggabungan hiburan dan
filantropi.

Praktik Pasar Derma kemudian direplikasi di berbagai kota. Di Yogyakarta (Juli
1913), S.1. bekerja sama dengan Boedi Oetomo dan bangsawan lokal menyelenggarakan
Pasar Derma untuk pembangunan sekolah perempuan yang dikelola elite kraton (“School
Voor Inlandsche Meisjes,” 1913). Di Tjilatjap (1917) dan Malang (1918), Pasar Derma
menjadi wahana pendanaan proyek pendidikan Islam. Di Malang, hasil acara dibagi untuk
kas S.1. lokal serta beberapa lembaga pendidikan, termasuk Sekolah Kartini dan Al-Islam
(“S. I.-Zaken,” 1918). Hal serupa terjadi di Buitenzorg pada 23 November 1918, ketika
Pasar Derma selama tiga malam digunakan untuk menggalang dana bagi korban
kebakaran di Kwitang dan bencana angin ribut di Tjiawi (“Pasar Derma Te Malang,”
1918). Inisiatif seperti ini menandakan bahwa Pasar Derma telah melampaui fungsi
penggalangan dana biasa dan bertransformasi menjadi sarana distribusi solidaritas yang

tanggap dan partisipatif.

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 775



5"y ""'u.ﬁ_ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA

5 r \ % FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA \\
o c.?' ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 ﬁ ‘

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

Sementara itu, organisasi kebudayaan seperti Krido Matojo juga

mengembangkan format serupa yang memadukan seni pertunjukan, amal, dan hiburan.
Didirikan pada 1914 di Semarang, Krido Matojo mengorganisasi Pasar Derma mulai
1926 sebagai bentuk ekspresi kultural sekaligus kepedulian sosial. Pasar Derma pertama
mereka (29 Mei-5 Juni 1926) berhasil mengumpulkan f 3000 dari modal awal hanya lima
gulden (“De Fancy-Fair Krido Matojo. Beginkapitaal Vijf Guiden. Drie Mille Winst.,”
1026). Dana tersebut disalurkan ke lembaga seni, sekolah, poliklinik, dan bantuan
bencana. Konsistensi Pasar Derma Krido Matojo berlanjut hingga 1930-an, menampilkan
berbagai pameran ukiran, pertunjukan tari, dan hadiah hiburan yang meriah. Fancy fair
ini sebagai ruang artikulasi budaya urban Jawa dalam dunia kolonial yang semakin

kompleks dan plural sebagaimana terlihat dalam kutipan berikut:

“Tadi malam kami, didampingi oleh salah satu pengurus “Krido
Matojo”, mengunjungi Pasar Derma yang tahun ini kembali
diselenggarakan di alun-alun. Seperti diketahui, hasil dari Pasar Derma
ini diperuntukkan bagi tujuan-tujuan amal. Dalam dua tahun terakhir,
misalnya, lebih dari f 2.500 telah disumbangkan kepada panitia
pengangguran setempat.” (“8ste Pasar Derma "Krido Matojo”.

Zaterdagavond Geopend,” 1935)

“Gisteravond liepen wij, rondgeleid door een der bestuursleden van
., Krido Matojo”, een kijkje genomen op den Pasar Derma, welke ook dit
jaar wederom wordt gehouden op den Aloon-Aloon. Men weet dat de
opbrengst van dezen Pasar Derma bestemd is voor liefdadige
doeleinden. In de laatste twee jaar kon o.m. ruim f 2.500.— worden

afgedragen aan het plaatselijk werkloozencomité.”

Pasar Derma juga diselenggarakan secara ambisius oleh kalangan intelektual
nasionalis sebagai wujud solidaritas sosial dan kebanggaan kultural bangsa. Pada April
1930, Indonesian Study Club di Surabaya organisasi yang didirikan oleh dr. Soetomo
menginisiasi sebuah Pasar Malam Derma Nasional. Pasar malam ini dirancang sebagai
ruang ekspresi dan solidaritas antarpribumi, bukan semata meniru model kolonial,

melainkan memberi corak sendiri yang memadukan modernitas, budaya lokal, dan etos

Page | 776

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




5"y ""'u.,_ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 ‘ 7 ‘
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA

ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

derma Islam (van der Meer, 2020, p. 201). Dengan lebih dari 100.000 pengunjung dalam
seminggu penyelenggaraannya dan total pendapatan amal yang mencapai f 23.727,475,
Pasar Malam Derma Nasional ini sukses besar (“Pasar Malam Derma National. Een Ton
Opgehaald Voor Sociale Doelienden,” 1930; “Pasar Malem Derma “Nasional",” 1930).
Peran organisasi-organisasi Islam seperti Muhammadiyah dan Aisyiyah menjadi
signifikan dalam pengelolaan hasil pasar malam ini, menunjukkan bagaimana amal Islam
bersatu dengan modernitas dan semangat kebangsaan. Kehadiran Nji Mas Hadji Mansoer
dari Aisyiyah untuk membuka acara ini menunjukkan pengakuan terhadap peran

perempuan dalam kerja sosial dan pendidikan umat.

Pasar malam ini kemudian bertransformasi menjadi acara tahunan. Pada tahun
1931 dan 1932, panitia memperluas cakupan partisipasi dari organisasi pribumi,
komunitas Arab dan Tionghoa, serta firma-firma besar seperti Faroka dan pabrik rokok
Oei Pan (“De Pasar Malam Nasional,” 1932). Stan dari berbagai perkumpulan sosial juga
mulai tampil, menjual barang kebutuhan sehari-hari untuk mendukung misi sosial
mereka. Dengan anggaran yang meningkat dua kali lipat, penataan ruang yang lebih
efisien, dan keberpihakan kepada kelompok miskin dan pengangguran, Pasar Malam ini
menjelma sebagai salah satu bentuk festival urban paling progresif yang pernah

diselenggarakan oleh kaum intelektual Muslim di era kolonial akhir.

D. Pasar Derma sebagai Ruang Hegemoni dan Adaptasi Budaya

Pasar Derma dapat dipahami sebagai bentuk hegemoni budaya, di mana nilai-
nilai modernitas kolonial seperti gaya hiburan Barat, komersialisasi, dan struktur
organisasi diperkenalkan ke ruang sosial pribumi. Namun hegemoni ini tidak diterima
begitu saja. Masyarakat pribumi, khususnya kelompok Muslim urban, meresponsnya
melalui adaptasi budaya. Mereka menyerap sebagian unsur modernitas tersebut, tetapi
memodifikasinya agar selaras dengan nilai lokal seperti solidaritas sosial, semangat
keagamaan, dan tujuan kolektif komunitas. Dalam konteks inilah Pasar Derma menjadi
ruang di mana dominasi budaya kolonial dinegosiasikan dan dimaknai ulang sesuai
kepentingan lokal.

Ini memperlihatkan bahwa modernitas tidak diterima sepenuhnya oleh

masyarakat pribumi. Masyarakat terjajah memilah, menerima elemen tertentu yang sesuai

ADIA Annual International Conference 2025 Page | i



Pl ““'v-,.:__ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
5 r \ E FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA \\
c-?' ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 ﬁ ‘

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A D A CONFERENCE

dengan nilai lokal, sambil menolak aspek-aspek dominatif yang merusak. Seperti
dikemukakan Houben, modernitas dapat dipahami sebagai ruang diskursif, sebuah bentuk
representasi yang bisa menjadi alat kuasa, tetapi sekaligus menyimpan potensi
pemberdayaan (Houben, 2008, p. 25). Pasar Derma merupakan salah satu bentuk dari
ruang diskursif tersebut, tempat di mana masyarakat pribumi bisa menyusun ulang agenda

modernitas dan mengadaptasinya menjadi strategi kolektif untuk kepentingan pribumi.

Ketika pasar malam derma atau fancy fair mulai digagas dan dijalankan oleh
kelompok-kelompok pribumi Muslim urban di Hindia Belanda, kalangan kolonial kerap
merespons dengan nada skeptis. Di mata banyak pejabat dan masyarakat Eropa,
keterlibatan kaum pribumi dalam penyelenggaraan hiburan amal modern hanyalah bentuk
peniruan atau imitasi budaya Barat tanpa orisinalitas sebagaimana terlihat dalam ulasan

sebagai berikut:

“Sebuah fancy fair yang diselenggarakan oleh kaum pribumi, ini jelas

menunjukkan betapa kaum pribumi berusaha meniru orang-orang Barat
dalam segala hal! Fancy fair yang diselenggarakan oleh Sarekat Islam di
taman kota Surabaya merupakan perayaan pertama semacam ini yang
digagas oleh kaum pribumi. Seluruh hasil bersih acara ini akan
disumbangkan ke kas sekolah putri pribumi Mardi Kenjo yang baru saja
didirikan di kota ini. Kondisi keuangan sekolah tersebut sangat buruk; para
guru belum menerima gaji selama dua bulan dan tanpa bantuan yang kuat,
sekolah itu kemungkinan besar harus ditutup” (“De Fancy-Fair van de
Sarekat Islam Te Soerabaia,” 1913,

“Een fancy-fair door inlanders georganiseerd, het is 'wel een verschijnsel

dat er op wijst hoe de inlanders ons westerlingen in alles pogen na te

volgen! De fancy-fair door de Sarekat Islam in den stadstuin te Soerabaia

gearrangeerd, is de eerste feestelijkheid van dien aard, welke door

inlanders op touw werd gezet. De nettoopbrengst zou worden afgedragen

Page | 778

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




5"y my,, ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 ‘ 7 ‘
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA

ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

aan de kas van de, nog niet zoo lang geleden hier ter plaatse opgerichte
inlandsche meisjesschool Mardi Kenjo. De financiéele toestand van deze
instelling is bizonder slecht; de onderwijzeressen hebben in geen twee
maanden salaris ontvangen en zonder krachtigen steun had men er toe

moeten overgaan de school te sluiten.”

Namun reduksi semacam itu justru menutup fakta penting, bahwa adopsi
elemen-elemen modernitas Barat merupakan proses adaptasi strategis dan simbolik oleh
kelas menengah Muslim. Seperti dicatat oleh Meer (van der Meer, 2017, pp. 505-506),
meskipun rezim kolonial menggunakan pasar malam sebagai panggung untuk
mempertontonkan modernitas dan melegitimasi otoritasnya, para pengunjung yang
sebagian besar adalah pribumi meresponsnya dengan cara mereka sendiri, membentuk
gaya hidup dan identitas kelas menengah urban yang khas, sekaligus menciptakan ruang

kultural alternatif dalam batasan kolonialisme.

Penyelenggaraan Pasar Derma menunjukkan bagaimana ruang hiburan publik
dijadikan alat aktualisasi sosial dan kultural. Di Pasar Derma yang diselenggarakan di
Sumatra pada 1918, tampil perempuan-perempuan Melayu modern mengenakan busana
bergaya Eropa, berjalan di ruang publik tanpa cadar, berbicara dalam bahasa Belanda,
dan berinteraksi secara sosial di luar batasan norma tradisional (“Uit de Maleische
Wereld,” 1918). Dalam Pasar Derma SI, visual pengunjung dan penyelenggara turut
menegaskan proses pembentukan identitas baru ini. Para anggota Sarekat Islam tampil
dengan jas Barat, dasi, sepatu mengilap, dan topi tinggi; sementara perempuan-
perempuan urban memadukan kebaya renda dan selendang tipis dengan sepatu emas
bordir, simbol pertemuan dua dunia: kehormatan lokal dan gaya hidup modern. Estetika
ini mencerminkan apa yang oleh Lukito disebut sebagai “arsitektur hibrida” dalam
pameran modern Hindia Belanda, yang membuat pengunjung lokal merasa nyaman
menerima citra modern sekaligus mempertahankan akar tradisional mereka (Lukito,
2019, p. 304).

Ruang pasar malam juga digunakan untuk menyuarakan gagasan-gagasan
progresif, termasuk dakwah dan pidato politik Islam modernis. “Di Pasar Derma di sini,

disampaikan berbagai pidato oleh para pembicara Melayu yang berpaham modern,”

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 779



5"y ""'u.ﬁ___ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

demikian ditulis De Locomotief dalam laporan dari Padang (“Uit Padang,” 1918). Kaum
modernis memanfaatkan pasar malam sebagai ruang publik untuk konsolidasi identitas

dan perlawanan kultural terhadap dominasi nilai kolonial.

Tokoh seperti Noto Soeroto mendukung harmoni kultural perpaduan antara
Timur dan Barat, dimana menurutnya, penduduk asli perlu tercerahkan melalui kontak
dengan budaya Barat, sementara orang Belanda perlu terbuka terhadap budaya Timur,
terutama budaya Jawa (Nugroho et al., 2024, p. 157). Pasar malam derma menjadi arena
nyata di mana osmosis kultural ini berlangsung, membentuk pola baru interaksi sosial
antara kelompok yang sebelumnya dipisahkan oleh garis kolonial yang tegas. Upaya
kaum pribumi untuk menampilkan diri beradab melalui gaya hidup Eropa merupakan

strategi untuk membuktikan kesetaraan, meskipun hanya dalam ruang simbolik pameran.

Van der Meer (2021) menyebut bahwa pasar malam derma menjadi ruang
hegemonik tempat modernitas dinegosiasikan. Di satu sisi, masyarakat Muslim urban
mengadopsi bentuk luar dari fancy fair, lengkap dengan hiburan, kios, listrik, dan
orkestra. Namun di sisi lain, mereka juga secara sadar mengisi ruang tersebut dengan
nilai-nilai lokal, moralitas Islam, dan tujuan kebangsaan. Contohnya, fancy fair yang
diselenggarakan Sarekat Islam di Surabaya pada 1913 mencerminkan sintesis ini. Dalam
laporan Het Nieuws van den Dag voor Nederlandsch-Indié (2(“De Fancy-Fair van de
Sarekat Islam Te Soerabaia,” 1913), disebutkan bahwa di dalamnya tersedia makanan dan
minuman non-alkohol, aneka buah, dan kue-kue. Contoh lain adalah Pasar Malam
Nasional yang mengutamakan nilai pendidikan dan menjaga kesopanan publik. Acara
Pasar Derma ini dirancang bebas dari alkohol dan perjudian, serta dijadikan ajang
penggalangan dana untuk membantu masyarakat yang membutuhkan. Soetomo, dalam
pidatonya di Klub Studi Indonesia, menegaskan bahwa fungsi utama pekan raya semacam
ini adalah “untuk mendidik dan mencerahkan para pengunjungnya serta merangsang
pembangunan ekonomi bangsa.” Dengan kata lain, modernitas versi pribumi bukanlah
tentang konsumsi dan hiburan semata, tetapi tentang pendidikan, kesadaran sosial, dan

moral kolektif.

Pasar Derma menjadi salah satu ruang yang dimanfaatkan oleh masyarakat pribumi

sebagai sarana untuk memperjuangkan kepentingan mereka sendiri. Melalui inisiatif ini,

Page | 780

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




9 ,
2 :
3 k
& D Y

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025

Cug, ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA

ANNUAL INTERNATIONAL
CONFERENCE

berbagai komunitas lokal, organisasi modern seperti Sarekat Islam dan Boedi Oetomo,

serta tokoh-tokoh daerah, berhasil menggalang dana guna membiayai pendidikan,

layanan kesehatan, dan bantuan sosial, terutama di wilayah-wilayah penting yang sering

diabaikan oleh kebijakan resmi kolonial. Dalam kondisi terbatas, Pasar Derma menjadi

bentuk strategi kultural untuk memperkuat kapasitas dan daya tahan masyarakat pribumi.

Hal ini tampak dalam berbagai penyelenggaraan Pasar Derma yang tercatat dalam laporan

pers masa itu, sebagaimana dirangkum dalam tabel berikut.

Tabel 1: Daftar Kegiatan Pasar Derma oleh Organisasi Pribumi dan Tujuannya

(1917-1935)

Tanggal/Tahun Dllak?anakan di mana & Untuk apa / untuk siapa | Sumber
oleh siapa
24-07-1917 quwokertp, dihadiri RS Banyumas & Deli Courant
asisten residen sekolah Islam
22.07-1918 | Tidak disebutkan ordanisast Senkat | De Locomoricf
. Korban kebakaran .
01-11-1918 ?;‘r';igﬁg?arﬁ'ggban Kwitang & bencana ]’if,”‘m;“j
9 | angin di Tjiawi renwsbla
Kas S.I. Malang
(50%), Sekolah
Malang, oleh Sarekat Kartini, Al-1slam, .
21-11-1918 Islam cabang PHIS, THHK (masing- De Locomaticf
masing proporsi
tertentu)
Dukungan finansial
16-05-1919 Ungaran, untuk H.I.S. | Sekolah H.1.S. De Locomotief
Ungaran
18-07-1919 Koetoardjo, oleh Boedi | Dana bantuan korban | De Preanger-
Oetomo letusan Gunung Kelud | bode
28-04-1921 Purwodadi (Grobogan) Pember_antasan . De Locomotief
penyakit framboesia
Sekolah Tionghoa,
Sekolah Perempuan .
05-04-1922 Pandeglang Pribumi, H; g“’”w‘
pemberantasan . Lag
framboesia
Kebumen, oleh Sarekat | Sekolah S.I., Kartini,
16-05-1922 Islam cabang Klinik, Arab, THHK De Lapres
ADIA Annual International Conference 2025 Page | 781



Pl ““'V-,f:_ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA

r \ 2 FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA
Sy -::"'t- ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025
= “Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society”

v

ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

Sekolah Kartini &
09-09-1922 Indramayu penanggulangan De Expres
framboesia
31-10-1922 | basuruan, oleh Residen 1S'T—|k|(—)|||2h Rum Miskin | D¢ /7dische
& panitia lokal Courant
Kota
Ziekenzorg,
93-09-1924 Wonosobo, (_)Ieh R.T.A. | Armenzorg, H.1.S., _ De Preanger-
Sosrodiprodjo THHK, Pramuka, seni | bode
lokal
. ..~ .. | Rumah Penampungan .
19-03-1925 ;ega" °t'.eh Istri Adipati | 21 Miskin tingkat HZ Nieutws
upatl Karesidenan v.d. Dag
Kalinjamat, oleh Korban badai di .
28-12-1925 Wedana Petjangaan Majong De Locomotief
13-09-1926 Pasuruan Sekolah Kartini, 3 De Indische
sekolah lain, Courant
inlandsche sociéteit,
korban gempa Sumatra
& Bali
23-07-1927 Banjaran, oleh Wedana | Pembangunan saluran | Bataviaasch
air Nieuwsblad
01-11-1927 Tengaran Armenzorg (75%) & Alg.
Perkumpulan Prijaji Handelsblad
(25%) v. Ned. Indié
14-03-1929 Purwokerto, oleh Perkumpulan bantuan | Alg.
Bupati sosial "Joso Darmg" Handelsblad
v. Ned. Indié
19-03-1930 Purwokerto, oleh Perkumpulan De Locomotief
Armenzorg pribumi Armenzorg
30-09-1932 Purwokerto, oleh Bantuan bagi para De Locomotief
Panitia Pengangguran pengangguran
29-10-1932 Kebon Jeruk, oleh Pengangguran pribumi | Het Nieuws
Hasboellah v.d. Dag
07-11-1932 Soekaboemi, di Sekolah | Komite Bantuan Bataviaasch
Pasoendan Pribumi untuk Nieuwsblad
Pengangguran
07-11-1932 Krekot Park, Batavia — | Korban krisis ekonomi | Bataviaasch
oleh Hasboellah kalangan pribumi Nieuwsblad
29-04-1933 Tidak disebutkan — oleh | Dana Pengangguran De Locomotief
panitia inklusif Pribumi, Gedung
Teater, Gedong Rajat,
organisasi pribumi &
Tionghoa

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):

Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)

Page | 782




Cug, ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

] ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 v @
£ “Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A D A CONFERENCE
24-08-1933 Trenggalek, oleh panitia | RS Margo Waluyo, RS | De Locomotief
lokal (di bawah Bupati) | swasta, dana sekolah
desa, dll
22-10-1934 Poerwodadi, oleh Rumah sakit misi, De
Panitia Pasar Malam, sekolah Sarojo Locomotief,
dipimpin Patih Wilotomo, Ngesti
Grobogan R. Darmo, Tiong Hwa
Djojodigdo Hwee Kwan, bantuan
untuk penganggur dan
miskin
26-06-1935 Semarang, oleh Tujuan amal, antara Algemeen
Perkumpulan Krido lain untuk bantuan Handelsblad
Matojo kaum miskin dan voor
pengangguran Nederlandsch-
Indié,

Pasar Derma di Hindia Belanda pada awal abad ke-20 menjadi sebuah ajang
penggalangan dana sekaligus bentuk resistensi halus dan artikulasi kepentingan pribumi
di tengah hegemoni kolonial. Sebagian besar hasil dari Pasar Derma dialokasikan untuk
kebutuhan pendidikan pribumi. misalnya, pembangunan sekolah Islam, Sekolah Kartini,
sekolah Arab, hingga sekolah desa dan H.I.S. swasta. Dalam kasus lain, seperti di
Kebumen dan Pasuruan, keuntungan Pasar Derma dibagikan ke berbagai lembaga
pendidikan lintas kelompok etnis (pribumi dan Tionghoa), menunjukkan semangat
solidaritas dalam konteks keterbatasan dana dan akses pendidikan formal di luar kontrol
pemerintah kolonial. Selain itu, Pasar Derma juga digunakan untuk membiayai layanan
kesehatan masyarakat seperti klinik, penanggulangan penyakit framboesia, dan

pembangunan saluran air, sebagaimana terjadi di Grobogan, Pandeglang, dan Banjaran.

Pasar Derma juga menjadi medium responsif terhadap situasi kemanusiaan.
Misalnya, penyelenggaraan Pasar Derma untuk korban kebakaran, bencana angin ribut,
badai, gempa bumi, serta untuk pengangguran pribumi. Dalam situasi seperti ini, Pasar
Derma tampil sebagai bentuk gotong royong modern, yang meskipun berlangsung di
bawah struktur kolonial, diarahkan untuk memperkuat ketahanan sosial masyarakat
bumiputra. Dengan memanfaatkan model dan izin hiburan yang dilegalkan dalam sistem
kolonial, masyarakat pribumi justru mengisi ruang tersebut dengan tujuan kolektif yang
berpihak pada kepentingan mereka sendiri. Pasar Derma menjadi ruang hibrid: meminjam

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 783



5"y ""'u.ﬁ___ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

bentuk kolonial, tetapi diarahkan untuk membangun kapasitas komunitas lokal. Inilah
bentuk hegemoni yang dinegosiasikan di mana budaya dominan diadaptasi, namun
maknanya ditransformasikan untuk memperkuat posisi sosial, ekonomi, dan intelektual

masyarakat pribumi.

Terutama saat depresi ekonomi terjadi di tahun 1930-an, pendistribusian dana
amal dari hasil Pasar Derma banyak dialokasikan untuk masyarakat yang terdampak,
seperti para pengangguran yang kesulitan mencari pekerjaan. Misalnya, Pasar Derma
yang diselenggarakan Panitia Pengangguran di Purwokerto pada 1932 secara eksplisit
mengarahkan hasilnya untuk para pengangguran (“Kedoe En Banjoemas Pasar Derma,”
1932). Hal serupa terjadi di Kebon Jeruk, di mana fancy fair tahun 1932 digagas oleh
Kepala Wilayah, Hasboellah, demi memberikan bantuan keuangan kepada para
pengangguran pribumi (“Voor de Inlandsche Werkloozen,” 1932). Kecenderungan ini
terus berlanjut dalam penyelenggaraan pasar-pasar amal di tahun-tahun berikutnya.
Misalnya, pada 1933 di Batavia, Pasar Derma yang digelar selama 14 hari
mengalokasikan 15% dari keuntungannya untuk Dana Pengangguran Pribumi, di samping
distribusi lain untuk gedung kesenian dan organisasi sosial (“Pasar Derma. Inlandsche
Liefdadigheids-Fancyfair Wordt Hedenmiddag Geopend,” 1933). Begitu pula Pasar
Derma Poerwodadi tahun 1934 dan Pasar Derma Krido Matojo tahun 1935 yang secara
eksplisit menyebutkan bahwa hasilnya akan digunakan untuk membantu kaum miskin
dan penganggur (“Poerwodadi’s Pasar Derma,” 1934; “Krido Matojo,” 1935). Fakta-
fakta ini menunjukkan bahwa di masa krisis, hiburan dan amal menjadi saling berkait erat
dalam bentuk yang khas dan kreatif, yakni Pasar Derma sebagai strategi gotong royong

modern.

Pasar Derma dalam hal ini, menjadi semacam representasi cermin dari
kecakapan adaptif masyarakat pribumi. Pasar Derma di satu sisi terikat pada struktur dan
estetika modernitas kolonial, namun di sisi lain diisi dengan nilai, tujuan, dan aspirasi
pribumi yang menegosiasikan sekaligus mengadaptasi ulang makna modernitas itu
sendiri. Dalam proses adaptasi ini, elemen-elemen seperti hiburan Barat, pencahayaan
listrik, dan tata ruang pameran dimodifikasi dan diselaraskan dengan nilai-nilai Islam,

solidaritas sosial, serta visi kebangsaan. Pasar ini menjadi bentuk artikulasi dari sebuah

Page | 784

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




5"y my,, ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 ‘ 7 ‘
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA

ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

modernitas yang teradaptasi sebuah versi modernitas yang berakar pada kepedulian
sosial dan nilai-nilai lokal, sekaligus membuka kemungkinan bagi terbentuknya ruang

publik yang lebih inklusif dan memberdayakan di tengah keterbatasan sistem kolonial.

KESIMPULAN
Penelitian ini menunjukkan bahwa Pasar Derma di Hindia Belanda pada awal

abad ke-20 merupakan ruang sosial yang kompleks, tempat di mana praktik
kedermawanan, hiburan urban, dan proyek modernitas kolonial saling berkelindan.
Modernitas yang diperkenalkan oleh kolonialisme Belanda, melalui struktur hiburan,
teknologi, dan pengelolaan ruang kota, tidak diterima secara mentah oleh masyarakat
pribumi, khususnya kalangan Muslim urban. Masyarakat Muslim justru mengadaptasi
bentuk luar modernitas tersebut dan mengisinya dengan nilai-nilai lokal yang berakar

pada solidaritas, amal keagamaan, dan cita-cita kebangsaan.

Pasar Derma menjadi salah satu bentuk konkret dari hiburan amal (charitainmenty,
yang digunakan untuk menggalang dana secara kreatif sekaligus sebagai ruang hegemoni
budaya yang dinegosiasikan. D1 tengah dominasi nilai-nilai Barat, kalangan Muslim urban

menyelenggarakan pasar malam amal dengan menyesuaikan norma moral lokal, seperti

meniadakan alkohol dan perjudian, serta menampilkan pertunjukan tradisional yang
menyatu dengan format modern. Acara-acara tersebut berhasil mengumpulkan dana
untuk berbagai tujuan sosial, mulai dari pendidikan Islam, rumah sakit, hingga bantuan
bencana. Disamping itu format hiburan ini juga turut memperkuat posisi sosial Muslim

urban sebagai agen kultural yang aktif dan adaptif.

Pasar Derma memperlihatkan bagaimana masyarakat terjajah mampu
menciptakan ruang publik yang memungkinkan terjadinya mobilisasi sosial dan artikulasi
identitas baru. Dengan memanfaatkan bentuk luar modernitas (seperti pencahayaan
listrik, orkestra, tenda pameran, dan tata ruang pasar malam), tetapi mengisinya dengan
nilai-nilai lokal dan misi kolektif, komunitas Muslim menunjukkan kapasitas adaptasi dan
transformasi kultural yang kuat. Dalam perspektif Gramscian, ini mencerminkan

bagaimana hegemoni budaya kolonial tidak dipaksakan dari atas, melainkan

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 785



5"y ""'u.ﬁ___ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA
r \ & FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w ‘
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA

ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

Berdasarkan hal tersebut, disarankan agar kajian sejarah sosial Islam lebih
banyak menelaah praktik keseharian seperti hiburan dan filantropi sebagai ruang
penting pembentukan identitas dan resistensi kultural. Selain itu, pemangku
kepentingan masa kini seperti lembaga zakat, organisasi sosial-keagamaan, maupun
perancang kebijakan publik, dapat merefleksikan praktik historis ini sebagai inspirasi
dalam mengembangkan model kedermawanan yang partisipatif, inovatif, dan

kontekstual dengan realitas sosial masyarakat modern.

REFERENSI

8ste Pasar Derma "Krido Matojo”. Zaterdagavond Geopend. (1935, July 3). De
Locomotief.

Advertentie. (1917, May 15). De Preanger-Bode.
Blackburn, S. (2011). Jakarta Sejarah 400 Tahun. Masup.
Boeat Amal. (1934, December 21). Pemandangan.

Cohen, M. I. (2006). The Komedie Stamboel: Popular theater in colonial Indonesia,
1891-1903. books.google.com. https://books.google.com/books?hl=en\&Ir=\&id=-fbw-
060vVIC\&oi=fnd\&pg=PRI\&dg=entertainment+show+dutch+east+indies+opera\&ot
s=dvRKKfZC7-\&sig=Z7iR5puoDXYf4JcPG1GrBzZvK1U

Cohen, M. 1. (2016). Inventing the Performing Arts Modernity and Traditional in
Colonial Indonesia. University of Hawai’i Press.

Colombijn, F., & Coté, J. (2015). Modernization of the Indonesian City, 1920-1960. In
Cars, Conduits, and Kampongs: The Modernization of the Indonesian City, 1920-1960.
Brill.

De Fancy-Fair Krido Matojo. Beginkapitaal vijf guiden. Drie mille winst. (1026, June
10). De Locomotief.

De fancy-fair van de Sarekat Islam te Soerabaia. (1913, March 20). Het Nieuws van Den
Dag Voor Nederlandsch-Indie.

De Pasar Malam Nasional. (1932, June 21). De Indisch Courant.
Fancy Fair. (1913, March 18). De Preanger-Bode.

Fauzia, A. (2016). Filantropi Islam Sejarah dan Kontestasi Masyarakat Sipil dan Negara
di Indonesia. Gading Publishing.

Fauzia, A. (2017). Penolong Kesengsaraan Umum: The charitable activism of
Muhammadiyah during the colonial period. South East Asia Research, 1-16.

Page | 786

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




5"y my,, ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA

r \ 2 FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA '\ VY
1 .;‘.2: ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 ‘ ‘
- “Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

Fitriyani, F., & Fauzia, A. (2022). Modernisasi Pertunjukan di Hindia Belanda: Komedie
Stamboel Grup Miss Riboet’s Orion dan Dardanella, 1925-1935. Socio Historica:
Journal of Islamic Social History, 1(1), 15-35. https://doi.org/10.15408/sh.v1i1.25293

Gramsci, A. (1971). Selections from the Prison Notebooks (Q. Hoare & G. N. Smith,
Eds.). International Publishers.

Het Feest der Sarikat Islam. (1913, June 6). De Expres.

Houben, V. (2008). Representations of modernity in colonial Indonesia. In Figurations
of modernity: Global and local representations in comparative perspective. Campus
Verlag.

Ingleson, J. (2013). Perkotaan, Masalah Sosial dan Perburuhan (I. P. Nugraha, Ed.).
Komunitas Bambu.

Ingleson, J. (2015). Race, class and the deserving poor: Charities and the 1930s
Depression in Java. Journal of Southeast Asian Studies, 46(2), 205-226.

Kedoe en Banjoemas Pasar Derma. (1932, September 30). De Locomotief.
Krido Matojo. (1935, June 26). Algeemen Handelsblad Voor Nederlandsch-Indie.

Lukito, Y. N. (2016). Exhibiting Modernity and Indonesian Vernacular Architecture.
Springer Fachmedien Wiesbaden. https://doi.org/10.1007/978-3-658-11605-7

Lukito, Y. N. (2019). Colonial exhibitions, hybrid architecture, and the interpretation of
modernity in the Dutch East Indies. Journal of Cultural Geography.
https://doi.org/10.1080/08873631.2019.1624039

Matters of Muslim Interest Charity Theatrical Performance. (1933, March 16). The
Singapore Free Press and Mercantille Advertiser, 14.

Nugroho, K. Z., Sulistiyono, S. T., & Puguh, D. R. (2024). “De Moelijike Middenweg”:
Association Politics between the Dutch East Indie and the Netherlands through Indische
Toneel, 1913-1933.  Indonesian  Historical ~ Studies, 7(2), 154-164.
https://doi.org/10.14710/ihis.v7i2.19148

Pasar Derma. Inlandsche liefdadigheids-fancyfair wordt hedenmiddag geopend. (1933,
April 29). De Locomotief.

Pasar Derma te Malang. (1918, November 21). Bataviaasch Nieuwsblad.

Pasar Malam Derma National. Een ton opgehaald voor sociale doelienden. (1930, June
11). De Telegraaf.

Pasar Malem Derma ‘“Nasional". (1930, June 10). Het Nieuws van Den Dag: Kleine
Courant.

Pasoeroean. (1926, September 13). De Indisch Courant.

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 787




5"y ""'u.ﬁ_ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA

r \ % FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA U
1 ﬂ:r_t' ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 w ‘
- “Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
A CONFERENCE

Poerwodadi’s Pasar Derma. (1934, October 22). De Locomotief.
S. l.-zaken. (1918, April 8). De Locomotief.

School voor Inlandsche meisjes. (1913, August 21). Het Vaderland : Staat- En
Letterkundig Nieuwsblad.

Shahab, A. (2002). Betawi Queen of the East. Penerbit Republika.

Sumarno, Sumarno, Aji, R., & Hermawan, E. (2019). Ethical Politics and Educated Elites
In Indonesian National Movement. Proceedings of the International Conference on
Social Science 2019 (ICSS 2019). Proceedings of the International Conference on Social
Science 2019 (ICSS 2019), Surabaya City, Indonesia. https://doi.org/10.2991/icss-
19.2019.170

Tennant, M. (2013). Fun and fundraising: The selling of charity in New Zealand’s past.
Social History, 38(1), 46-65. https://doi.org/10.1080/03071022.2013.755390

Uit de Maleische Wereld. (1918, July 22). De Locomotief.
Uit Padang. (1918, July 27). De Locomotief.

Utama, W. S. (2012). Kehidupan Sosial-Budaya Masyarakat Tionghoa di Batavia
1900an-1930an. Lembaran Sejarah, 9(1), 19-38.

van der Meer, A. (2017). Performing Colonial Modernity: Fairs, Consumerism, and the
Emergence of the Indonesian Middle Classes. Bijdragen Tot de Taal-, Land- En
Volkenkunde, 173(4), 503-538.

van der Meer, A. (2020). Performing Power Cultural Hegemony, Identity, and Resistance
in Colonial Indonesia. Cornell University Press.

Vermakelijkheidsbelasting en liefdadigheid. Misbruiken, die te denken geven. Andere
richtlijnen te verwachten. (1936, January 14). De Locomotief.

Vickers, A. (2005). A history of modern Indonesia. Cambridge University Press.

Voor de Inlandsche Werkloozen. (1932, October 29). Het Nieuws van Den Dag Voor
Nederlandsch-Indie.

Woodrich, C. A. (2017). Ekranisasi awal: Bringing novels to the silver screen in the
Dutch East Indies. Gadjah Mada University Press.

Wuthnow, R. (1991). Acts of Compassion: Caring for Others and Helping Ourselves.
Princeton University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctt7tb9m

Yasmin, A., & Warto. (2019). Societeit de Harmonie: European Elite Entertainment
Center in The 19 Century in Batavia. Paramita : Historical Studies Journal, 29(2), 130—
138.

Page | 788

Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages JICCL 2025):
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA)




"l ""'u.ﬁ_ ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA

r \ % FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA \
ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 W 6

“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” ADIA
ANNUAL INTERNATIONAL
DA CONFERENCE

Zara, M. Y. (2024). For Donation, Organisation, and Nation Muhammadiyah’s Charity
Stamp Program, 1941-1942. Al-Jami ‘ah, 62(1), 119-152.

ADIA Annual International Conference 2025 Page | 789



