
ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 761 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

PASAR DERMA SEBAGAI RUANG HEGEMONI: 

ADAPTASI MUSLIM URBAN TERHADAP MODERNITAS 

KOLONIAL MELALUI HIBURAN AMAL (1910–1935) 
 

Fitriyani1 

 
1 Magister Sejarah Kebudayaan Islam, Fakultas Adab dan Humaniora, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 

Indonesia. 

 
fitriyani24@mhs.uinjkt.ac.id 

 
Abstrak 

Pada awal abad ke-20, modernitas kolonial membentuk wajah kota di Hindia Belanda melalui ekspansi 

gaya hidup Barat, komersialisasi hiburan, dan terbukanya ruang publik baru. Dalam konteks ini, praktik 

kedermawanan Muslim urban mengalami transformasi signifikan dengan munculnya hiburan amal, 

termasuk Pasar Derma sebagai bentuk kreatif dan populer untuk menggalang dana. Artikel ini 

menganalisis bagaimana Pasar Derma menjadi arena adaptasi budaya Muslim terhadap hegemoni 

modernitas kolonial. Dengan menggunakan pendekatan historis-kualitatif dan teori hegemoni budaya 

Antonio Gramsci, penelitian ini menelusuri praktik hiburan amal dari tahun 1910 hingga 1935 melalui 

pemberitaan surat kabar bahasa Melayu dan Belanda. Temuan menunjukkan bahwa Pasar Derma menjadi 

ajang penggalangan dana dan ruang diskursif tempat nilai-nilai modernitas dinegosiasikan dan 

dimodifikasi sesuai kepentingan lokal. Muslim urban mengadaptasi elemen hiburan Barat dan struktur 

kolonial untuk memperkuat solidaritas komunitas, memperluas akses pendidikan, serta mendukung 

program keagamaan dan sosial. Pasar Derma tampil sebagai bentuk charitainment yang 

merepresentasikan versi modernitas pribumi yang bermoral dan inklusif. Studi ini memperkaya 

pemahaman tentang bagaimana masyarakat terjajah menegosiasikan dominasi kultural kolonial melalui 

praktik sosial yang kreatif dan transformatif. 

 

Kata Kunci: hiburan amal, hegemoni budaya, pasar derma, modernitas kolonial, Muslim urban 

 

PENDAHULUAN 

Pada masa kolonial, masyarakat Muslim dikenal sebagai kelompok yang memiliki tradisi 

kedermawanan yang kuat dan mengakar (Fauzia, 2016, p. 156). Pemerintah kolonial 

melihat amal sebagai urusan individu, bukan sebagai bagian dari tanggung jawab negara, 

sehingga membuka ruang luas bagi masyarakat Muslim untuk membentuk inisiatif sosial 

berbasis komunitas(Fauzia, 2017, pp. 11–12). Dalam iklim ini, praktik filantropi Islam 

berkembang secara inklusif dan massif, dilakukan baik secara individu maupun kolektif, 

mencerminkan etos keagamaan dan solidaritas sosial yang dinamis di tengah masyarakat 

kolonial. 

Seiring dengan menguatnya modernitas di Hindia Belanda pada awal abad ke-

20, khususnya di kawasan perkotaan, praktik kedermawanan mengalami transformasi 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 762  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

signifikan. Modernitas yang hadir melalui pendidikan ala Barat, penyebaran teknologi, 

serta paparan terhadap budaya dan sistem sosial kolonial mendorong lahirnya kelas 

menengah intelektual pribumi yang mengadopsi modernitas juga mengadaptasinya 

untuk kepentingan komunitas mereka (Sumarno et al., 2019, p. 371; Nugroho et al., 

2024, p. 157). Kota menjadi ruang utama bagi penyebaran nilai-nilai baru ini. Di sana, 

muncul kaum terpelajar Muslim yang mulai menerapkannya dalam pengelolaan 

lembaga filantropi Islam secara lebih profesional dan terstruktur, sebagaimana 

dilakukan oleh lembaga-lembaga sosial Barat (Colombijn & Coté, 2015, p. 2; Vickers, 

2005, pp. 60–61). Adaptasi ini turut memperluas cakupan kedermawanan dari yang 

semula bersifat keagamaan dan internal komunitas, menjadi lebih inklusif dan 

menjangkau masyarakat luas. 

Modernitas juga membawa serta gaya hidup baru yang berpusat di kota, salah 

satunya adalah berkembangnya industri hiburan. Kota-kota besar seperti Batavia 

menjadi saksi dari semaraknya hiburan urban: pasar malam, pertunjukan teater, 

konser, dan pesta-pesta publik yang diselenggarakan berbagai etnis (Cohen, 2016, p. 

1; Yasmin, 2019, p. 131). Pusat-pusat hiburan modern seperti Gedung Schouwburg 

dan Societeit de Harmonie menjadi simbol kemajuan budaya kota yang menjadi ruang 

interaksi lintas kelas dan etnis. Hiburan menjadi sebuah tempat rekreasi dan menjadi 

medium sosial yang memiliki potensi ekonomis dan kultural yang besar. Praktik 

hiburan sebagai sarana penggalangan dana telah lazim dilakukan di Barat, dan 

pengaruh ini lambat laun mulai diadopsi oleh masyarakat pribumi, termasuk 

komunitas Muslim kota. Menariknya, adopsi ini tidak bersifat imitasi penuh. Kalangan 

Muslim urban mengembangkan praktik hiburan amal dengan inovasi yang kontekstual 

dan berakar pada nilai-nilai lokal. Hiburan digunakan sebagai alat untuk menyedot 

perhatian masyarakat luas dan menggalang dana untuk kegiatan sosial-keagamaan, 

namun tetap menjaga norma-norma moral lokal. Di sinilah terlihat pertemuan kreatif 

antara nilai derma, semangat modernitas, dan budaya hiburan(van der Meer, 2017, pp. 

505–506).  

Hiburan amal semakin marak dilakukan terutama pada masa-masa krisis pada 

dekade 1930-an, ketika resesi ekonomi memaksa komunitas-komunitas Muslim untuk 

mencari cara-cara inovatif dalam menyalurkan amal. Fenomena ini menjadi bukti 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 763 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

bahwa praktik kedermawanan Muslim terus menyesuaikan diri dengan perubahan 

zaman. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap bagaimana praktik hiburan amal, 

terutama melalui Pasar Derma di kalangan Muslim urban mengalami adaptasi di 

bawah pengaruh modernitas dan budaya hiburan kolonial, dengan fokus utama pada 

praktik hiburan amal seperti Pasar Derma. Penelusuran ini penting untuk melihat 

bagaimana masyarakat Muslim menciptakan ruang baru untuk berderma yang efektif 

secara sosial dan kultural dalam lanskap urban kolonial yang kompleks. 

Penelitian ini berangkat dari sejumlah studi terdahulu yang membahas 

pertemuan antara modernitas kolonial, kelas menengah pribumi, dan budaya hiburan. 

Arnout H.C. van der Meer (2017) menunjukkan bagaimana pasar malam dan pameran 

kolonial menjadi sarana hegemoni Belanda sekaligus ruang negosiasi bagi kelas 

menengah pribumi untuk membentuk gaya hidup modern. Sementara itu, Lukito 

(2019) memperlihatkan arsitektur hybrid dalam pameran kolonial yang 

memungkinkan publik lokal merasakan dan mengadaptasi modernitas dalam bentuk 

yang lebih akrab secara kultural. Kedua studi ini memberi konteks penting bagi 

penelitian ini, khususnya dalam memahami hiburan sebagai arena ekspresi sosial, 

namun tidak mengelaborasi praktik kedermawanan di dalamnya. 

Adapun John Ingleson (2015) telah menyinggung penggunaan hiburan sebagai 

media penggalangan dana oleh organisasi keagamaan dan sosial, namun belum 

mengulas dimensi budaya dan nilai simbolik yang menyertainya. Amelia Fauzia 

(2017) menunjukkan bagaimana Muhammadiyah memodernkan praktik filantropi 

Islam secara institusional, termasuk penggunaan pendekatan non-konvensional dalam 

penggalangan dana, tetapi tidak membahas hiburan sebagai medium amal. Penelitian 

ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menelusuri bagaimana hiburan, 

modernitas, dan kedermawanan berkelindan dalam praktik hiburan amal Muslim urban 

sebagai ekspresi sosial-budaya di ruang publik kolonial. 

Untuk membingkai dinamika ini secara teoritis, penelitian ini menggunakan 

konsep hegemoni budaya dari Antonio Gramsci. Gramsci memandang hegemoni 

sebagai bentuk kekuasaan melalui dominasi nilai-nilai kultural yang diserap secara 

sukarela oleh masyarakat (Gramsci, 1971, pp. 12–13). Modernitas kolonial lahir sebagai 

proyek hegemonik melalui pendidikan, teknologi, dan hiburan, berusaha menanamkan 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 764  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

nilai-nilai Barat sebagai standar kemajuan. Namun, sebagaimana ditegaskan Gramsci, 

hegemoni selalu membuka ruang bagi resistensi, negosiasi dan adaptasi kultural. Di titik 

ini, hiburan amal yang dilakukan oleh Muslim urban dapat dibaca sebagai bentuk 

apropriasi kreatif atas modernitas. Penelitian ini menggunakan metode historis sebagai 

pendekatan utama untuk menelusuri jejak hiburan amal Muslim di masa kolonial antara 

tahun 1910 hingga 1935. Tahapan penelitian mencakup: heuristik (pengumpulan 

sumber), kritik sumber (otentikasi dan verifikasi), interpretasi (penafsiran konteks 

historis), dan historiografi (penulisan narasi sejarah). Data dikumpulkan dari arsip koran 

kolonial terutama surat kabar dan majalah berbahasa Belanda dan Melayu terbitan tahun 

1910–1935, termasuk de Telegraaf, de Indische Courant, Soerabaijasch Handelsblad, 

Bataviaasch Nieuwsblad, de Locomotief, Bintang Timoer, dan Pemandangan serta 

sumber-sumber sekunder seperti buku dan artikel ilmiah. Validitas diperkuat melalui 

triangulasi sumber dan konfirmasi silang antar data. Analisis dilakukan secara 

kontekstual dan kualitatif, dengan membaca hubungan antara praktik amal, modernitas, 

dan budaya hiburan sebagai satu kesatuan yang saling mempengaruhi. Dengan 

pendekatan ini, diharapkan penelitian mampu memberikan kontribusi dalam melihat 

sejarah sosial Islam bukan semata dari sisi institusional dan normatif, tetapi juga dari 

ranah kultural dan publik yang lebih luas. 

A. Modernitas dan Hiburan Semarak di Hindia Belanda  

Awal abad ke-20 menjadi momen penting bagi perubahan sosial dan kultural 

masyarakat Hindia Belanda. Dalam periode ini, modernitas muncul sebagai wacana 

luar yang diimpor dari Eropa sebagai proses yang secara aktif dinegosiasikan, 

diadaptasi, dan bahkan dipertentangkan oleh masyarakat lokal. Proyek kolonial 

Belanda yang berupaya membentuk masyarakat maju melalui pengenalan teknologi, 

pendidikan Barat, serta tata kelola kota yang modern pada dasarnya merupakan bagian 

dari logika kolonialisme yang mengklaim bahwa kemajuan hanya bisa dicapai melalui 

intervensi kekuasaan Eropa (Houben, 2008, p. 23). Namun realitasnya lebih kompleks 

dimana masyarakat pribumi, khususnya kalangan kelas menengah Muslim urban 

menjadi subjek dari proses modernisasi ini. 

Menurut Lukito, modernitas di Hindia Belanda juga ditandai oleh 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 765 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

berkembangnya teknologi komunikasi, media massa, serta mobilitas sosial (Lukito, 

2019, pp. 291–294).  Urbanisasi yang terjadi seiring dengan pembangunan infrastruktur 

modern seperti kereta api, listrik, telegraf, dan jaringan jalan membuka ruang-ruang 

baru bagi kehidupan kota yang dinamis, plural, dan penuh dengan berbagai bentuk 

hiburan. Kota menjadi episentrum perubahan dan simbol dari modernitas itu sendiri 

(Vickers, 2005, pp. 60–61). Modernitas dalam konteks Hindia Belanda tidak menjadi 

proses adopsi buta atas gaya hidup Eropa. Masyarakat pribumi memilih, menolak, dan 

meramu ulang elemen-elemen modern sesuai dengan kondisi sosial-budaya mereka 

(Colombijn & Coté, 2015). 

Pengenalan sistem pendidikan Barat yang awalnya dirancang sebagai strategi 

Politik Etis untuk membina elite lokal ternyata justru melahirkan kelas intelektual baru 

yang kritis dan nasionalistik (Nugroho et al., 2024, p. 157). Pendidikan menjadi gerbang 

masuk ke dunia modern, dan kota-kota kolonial seperti Batavia, Surabaya, dan Semarang 

menjadi tempat konsentrasi para pelajar, jurnalis, seniman, dan pengusaha pribumi yang 

membentuk jaringan sosial modern. Modernitas ini kemudian membentuk lanskap baru 

kehidupan urban.  

Di tengah pertumbuhan infrastruktur kolonial, kota-kota yang menjadi pusat 

administratif dan ekonomi juga berkembang menjadi ruang terbentuknya gaya hidup dan 

hiburan. Kehidupan malam di Batavia, misalnya, diramaikan oleh pertunjukan rakyat, 

pasar malam, pesta ulang tahun, pernikahan dan perayaan keagamaan yang dimeriahkan 

dengan pertunjukan musik dan tari (Cohen, 2016, p. 1).   Komunitas teater amatir dan 

profesional menjamur, dari kelompok musikal komedi berbahasa Melayu hingga 

pertunjukan wayang modern yang menggabungkan unsur lokal dan Eropa. (Cohen, 2006, 

p. xvii). Kelompok-kelompok ini tampil secara rutin di berbagai kota, seringkali dengan 

jumlah pemain puluhan orang dan pertunjukan berdurasi berjam-jam. Penontonnya 

beragam: pejabat kolonial, pemilik toko Tionghoa, pelaut, keluarga Muslim, hingga 

pegawai Eurasia. Hiburan menciptakan ruang baru yang egaliter dan lintas kelas sosial. 

Gedung teater menjadi titik temu berbagai kelas dan etnis untuk menyaksikan pentas 

kesenian, dari komedi stambul, ketoprak, hingga pertunjukan musik keroncong. Keluarga 

Muslim terpelajar seperti Shahab bersaudara, mendirikan gedung teater dan bioskop 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 766  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

Alhambra yang menayangkan film-film dari Mesir, sebagai bentuk afirmasi identitas 

Islam yang termodernisasi (Shahab, 2002, p. 143).  

Festival keagamaan Cap Go Meh tahun 1884, menghadirkan penampilan grup 

Melayu, tarian Eurasia, musik gambus Arab, serta keroncong, yang dipentaskan secara 

bergiliran dan dihadiri oleh masyarakat dari berbagai latar belakang(Blackburn, 2011, p. 

113). Festival Gambir yang diselenggarakan oleh pemerintah kolonial pun menampilkan 

pertunjukan lintas genre: dari sirkus, bioskop, wayang, hingga komedi stambul, semuanya 

disajikan dalam satu rangkaian acara yang mencerminkan gaya hidup modern (Lukito, 

2016, p. 39). Pasar malam, pameran, dan festival tahunan menjadi ajang penting dalam 

pementasan modernitas. Seperti dicatat van der Meer, Belanda menggunakan 

penyelenggaraan pameran dan festival untuk mempertontonkan hasil-hasil proyek 

modernisasi mereka (van der Meer, 2020, p. 177). Namun, masyarakat lokal 

meresponsnya dengan cara-cara kreatif. Mereka datang ke Jaarmarkt Surabaya sebagai 

pelaku budaya yang mengadopsi pakaian modern, menikmati hiburan kontemporer dan 

memaknai pameran sebagai ruang interaksi sosial lintas kelas dan etnis (Lukito, 2019, p. 

304). Arsitektur hibrida paviliun-paviliun pameran yang menggabungkan gaya Hindia 

dan Eropa menjadi simbol visual dari negosiasi modernitas ini. 

Dalam peta sosial kota kolonial, hiburan menjadi wadah di mana modernitas 

diwujudkan dan diperdebatkan. Kaum elit Eropa melihat hiburan sebagai sarana edukasi 

dan pementasan nilai-nilai peradaban, sementara masyarakat lokal melihatnya sebagai 

ruang ekspresi dan rekreasi. Strategi kolonial Belanda untuk mendidik dan 

memodernisasi masyarakat pribumi justru melahirkan ruang-ruang baru yang membentuk 

gaya hidup urban yang khas Hindia yang kosmopolit, hibrid, dan penuh dinamika budaya. 

Bahkan, sebagaimana dicatat Coté (2006), pasar malam yang dimaksudkan untuk 

menunjukkan kekuatan teknologi kolonial justru menjadi panggung bagi lahirnya gaya 

hidup kelas menengah pribumi yang sadar akan dirinya dan kebudayaannya. Modernitas 

kolonial dipenuhi oleh ketegangan, kompromi, dan negosiasi. Daya terima masyarakat 

lokal terhadap modernitas terbukti selektif dan kritis. Mereka memilih bagian-bagian 

tertentu dari modernitas yang dianggap berguna, sembari tetap mempertahankan identitas 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 767 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

budaya dan agama mereka. Proses ini mencerminkan apa yang disebut sebagai "keinginan 

untuk membeli paket modernitas tanpa bungkus Barat-nya"(Colombijn & Coté, 2015, p. 

11). 

Secara sosiologis, hiburan turut memperluas horizon masyarakat Muslim urban 

terhadap dunia luar. Mereka membaca surat kabar berbahasa Melayu yang memberitakan 

pameran dan pertunjukan, berdiskusi di perkumpulan klub, dan mengorganisir acara budaya 

yang melibatkan lintas generasi dan latar belakang. Dalam ruang hiburan, masyarakat 

Muslim belajar bernegosiasi dengan modernitas, memaknai kemajuan, dan merumuskan 

ulang posisi mereka dalam lanskap kolonial. Maka, dalam konteks Hindia Belanda awal abad 

ke-20, modernitas dan hiburan saling berkaitan erat. Modernitas tidak bisa dilepaskan dari 

pengalaman kota dan kota tidak bisa dipisahkan dari budaya hiburan yang mewarnainya. 

Hiburan menjadi medium transformatif yang merepresentasikan perubahan nilai, cita 

rasa, dan imajinasi sosial.  

Salah satu gejala penting dari hegemoni modernitas dalam konteks kolonial 

adalah munculnya hiburan yang dikemas sebagai tindakan sosial kolektif dalam bentuk 

penggalangan dana. Fenomena ini memperlihatkan bagaimana praktik hiburan mulai 

melebur dengan aktivitas amal, membentuk mekanisme baru dalam distribusi solidaritas 

sosial yang sesuai dengan logika modernitas. Salah satu ulasan dalam surat kabar 

Pemandangan, mencatat maraknya pertunjukan teater, pertandingan olahraga, dan acara 

hiburan lainnya yang diselenggarakan demi kepentingan amal (“Boeat Amal,” 1934).  

Model ini bahkan dianggap lebih efektif dan menarik dibandingkan cara konvensional 

seperti pencatatan donasi melalui donatielijsten (daftar sumbangan). 

(“Vermakelijkheidsbelasting En Liefdadigheid. Misbruiken, Die Te Denken Geven. 

Andere Richtlijnen Te Verwachten,” 1936). Tampak bahwa cara-cara baru dalam 

berderma telah mengalami adaptasi dalam lanskap budaya modern kolonial. Maka, 

untuk memahami dinamika ini, perlu ditelusuri bagaimana tradisi kedermawanan di 

kalangan pribumi, khususnya umat Islam, mengalami transformasi di bawah pengaruh 

model hiburan kolonial. 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 768  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

B. Praktik Kedermawanan melalui Hiburan Amal 

Pertemuan antara hiburan dan praktik kedermawanan menjadi salah satu 

manifestasi penting dari cara masyarakat Muslim urban di Hindia Belanda mengelola 

modernitas. Hiburan menjadi wujud gaya hidup dan diadopsi sebagai strategi kreatif 

dalam penggalangan dana, terutama oleh organisasi-organisasi Islam seperti Sarekat 

Islam dan Muhammadiyah. Fenomena ini merupakan kelanjutan logis dari transformasi 

sosial yang dipicu oleh modernisasi kolonial, ketika institusi-institusi lokal menanggapi 

perubahan zaman dengan pendekatan-pendekatan baru yang adaptif dan strategis. 

Dalam tatanan kolonial, pemerintah Hindia Belanda tidak banyak mencampuri 

praktik amal masyarakat. Kegiatan kedermawanan dianggap sebagai urusan pribadi, bukan 

tanggung jawab negara (Fauzia, 2016, p. 156). Kebijakan ini memberikan ruang yang luas 

bagi masyarakat sipil untuk tumbuh dan menyusun bentuk-bentuk kedermawanan berbasis 

komunitas. Di masa ini muncul dua model filantropi Islam: yang berbasis tradisi saling 

berbagi dalam komunitas pedesaan, dan yang terorganisasi secara modern di kota oleh 

kelompok-kelompok Muslim reformis seperti Muhammadiyah. Keduanya memiliki sifat 

independen dari negara, dan mengusung misi sosial-keagamaan tanpa harus menjadi 

representasi negara Islam (Fauzia, 2016, p. 103). 

Organisasi Muhammadiyah merupakan pelopor dalam mengorganisasi praktik 

derma menjadi sistem modern yang inklusif dan terstruktur. Sejak awal abad ke-20, 

organisasi ini mendirikan Penolong Kesengsaraan Oemoem (PKO), rumah sakit, panti 

asuhan, dan sekolah yang terbuka bagi semua lapisan masyarakat, tanpa memandang 

agama dan etnis (Fauzia, 2017, pp. 35–36). Muhammadiyah mengelola lembaga-lembaga 

ini dengan mengadopsi prinsip manajemen ala Barat, termasuk praktik transparansi, 

akuntabilitas, dan pencatatan administrasi yang baik. Bahkan dalam penggalangan dana, 

Muhammadiyah menunjukkan keterbukaan pada strategi modern, termasuk 

penyelenggaraan bazar amal dan pencetakan prangko amal, sebuah metode yang 

sebelumnya lazim diadopsi oleh gereja-gereja Kristen (Zara, 2024, p. 124)  

Transformasi praktik amal di Hindia Belanda juga tidak dapat dipisahkan dari 

konteks krisis ekonomi global yang melanda pada masa Depresi Besar tahun 1930-an. 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 769 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

Dalam situasi tersebut, pemerintah kolonial hanya menyediakan jaminan sosial secara 

terbatas, yang sebagian besar dialokasikan untuk gereja dan lembaga amal yang berpihak 

pada kepentingan orang Eropa. Sementara itu, masyarakat pribumi khususnya yang 

tinggal di kota-kota di Jawa harus menghadapi dampak krisis secara langsung, nyaris 

tanpa perlindungan dari negara (Ingleson, 2015, p. 206). Kondisi ini mendorong 

terbentuknya berbagai komite bantuan dan lembaga sosial, baik yang bersifat keagamaan 

maupun sekuler, sebagai respons atas keterabaian negara terhadap kesejahteraan rakyat 

jajahan. 

Dalam situasi ini, kelas menengah perkotaan pribumi tampil sebagai motor utama 

dalam merespons kebutuhan sosial melalui cara-cara yang kreatif dan terorganisir. Seperti 

dicatat oleh Ingleson, lembaga-lembaga amal pribumi menunjukkan kemampuan tinggi 

dalam menggalang dana dari berbagai sumber. Seruan bantuan disebarluaskan melalui media 

massa, organisasi perempuan, partai politik, dan serikat pekerja. Panitia amal bahkan 

membawa daftar sumbangan ke lingkungan-lingkungan elite kota, mendorong anak-anak 

sekolah untuk menyisihkan uang koin setiap minggu, mengadakan undian, pertunjukan 

budaya, pertandingan sepak bola, hingga meminta dukungan dari toko-toko dan 

perusahaan lokal (Ingleson, 2013, p. 223). 

Di sinilah hiburan dan kegiatan kedermawanan bertemu dan saling melebur. 

Ragam hiburan yang berkembang di tengah kehidupan urban modern menjadi wadah baru 

untuk menjalankan aktivitas amal melalui penggalangan dana dalam suasana rekreatif. 

Penggunaan acara hiburan untuk tujuan amal sejatinya bukan hal baru, negara-negara 

Eropa telah mempraktikkannya sejak akhir abad ke-19 melalui kegiatan seperti bazar 

mewah, peragaan busana, malam permainan, dan pertunjukan spektakuler sebagai ajang 

penting dalam pengumpulan dana amal (Tennant, 2013, pp. 46–49). Praktik ini kemudian 

merambah ke berbagai kota di wilayah kolonial, termasuk Hindia Belanda, dan diadaptasi 

menjadi bentuk filantropi yang lebih membumi, disesuaikan dengan struktur sosial dan 

dinamika masyarakat urban pribumi (Ingleson, 2013, p. 206). 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 770  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

Laporan-laporan kolonial dan arsip-arsip organisasi menunjukkan bahwa 

penggalangan dana melalui hiburan di masa kolonial dilakukan melalui berbagai cara. 

Acara-acara ini diselenggarakan oleh berbagai kalangan: organisasi sosial, etnis, 

keagamaan, dan bahkan birokrasi lokal.  Metode yang digunakan meliputi pasar malam, 

pertunjukan musik dan tari, pertandingan olahraga, serta undian. Margaret Tennant 

(2013) menjelaskan bahwa penggalangan dana berbasis hiburan merupakan strategi yang 

efektif dalam memperluas jaringan donor dan membangun solidaritas sosial. Acara amal 

menjadi ajang untuk berderma sambil bersenang-senang. Dalam praktik hiburan amal ini, 

motivasi pemberian bisa bervariasi dari kepedulian tulus hingga dorongan untuk 

mendapatkan pengakuan sosial atau sekadar menikmati suasana acara (Tennant, 2013, 

pp. 46–47). Dalam kegiatan ini, semua lapisan masyarakat baik elite maupun kelas bawah 

dapat berpartisipasi meskipun dalam bentuk sumbangan kecil. 

Penyelenggaraan pertunjukan amal mencakup berbagai ekspresi budaya lokal 

seperti wayang orang, tari tradisional, pencak macan, hingga lakon modern. Organisasi 

budaya, Krido Matojo melakukan pertunjukan rutin sejak awal 1920-an. Dana hasil 

pertunjukan didistribusikan ke berbagai tujuan sosial: korban bencana, lembaga pendidikan, 

hingga klinik kesehatan (Krido Matojo, 1924, 1925, 1932). Pada tahun 1918–1919, Sarekat 

Islam Trenggalek membentuk Komite bantuan kelaparan; Sarekat Islam Tumpang 

menyelenggarakan pertunjukan Pencak Macanan; dan organisasi Tionghoa Tiong Hwa 

Hwee Koan menggelar pertunjukan wayang untuk membantu korban erupsi Gunung 

Kelud (Fauzia, 2016, pp. 154–155).  

Masyarakat Tionghoa peranakan juga turut serta dalam dinamika ini melalui 

format Opera Derma yang mulai populer sejak 1910-an. Opera ini dirancang khusus 

untuk amal dan menampilkan narasi realis dengan nilai moral yang kontekstual bagi 

komunitas Tionghoa (Woodrich, 2017, p. 39). Salah satu pentas Opera Derma paling 

mencolok adalah oleh grup Tjin Kok Hio tahun 1919 yang berhasil menghimpun 10.000 

gulden dalam satu malam untuk korban letusan Gunung Kelud (Utama, 2012, pp. 26–27). 

Praktik ini menunjukkan profesionalisasi hiburan yang tetap menekankan tanggung 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 771 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

jawab sosial. Model yang lebih modern dan berskala besar diusung oleh grup teater 

seperti Miss Riboet’s Orion, bagian dari arus Komedie Stamboel. Dalam setiap turnya di 

kota besar, Miss Riboet menyelenggarakan satu malam khusus untuk pertunjukan amal 

(liefdadigheids voorstelling) yang hasilnya disumbangkan ke berbagai lembaga sosial 

tanpa diskriminasi etnis atau agama (Fitriyani & Fauzia, 2022, p. 22). Donasi mencakup 

rumah sakit Tionghoa Jang Seng Ie, klinik umum Kesengsaraan Oemoem, dan organisasi 

perempuan seperti Vrouwen Tehuis. Bahkan di Singapura, Miss Riboet mengadakan 

pertunjukan amal atas undangan komunitas Muslim dalam rangkaian program Child 

Welfare Society (“Matters of Muslim Interest Charity Theatrical Performance,” 1933).  

Bentuk hiburan amal lain yang berkembang adalah pasar malam atau Pasar 

Derma.  Misalnya, pasar malam amal di Bandung tahun 1933 berhasil menghimpun lebih 

dari 10.000 gulden, sementara di Batavia, acara serupa menarik lebih dari 25.000 

pengunjung (Ingleson, 2015, p. 223). Komite Wanita Batavia mengadakan pasar amal, 

dan bahkan Sultan Yogyakarta turut menyumbang 1.000 gulden untuk korban bencana 

(Fauzia, 2016, p. 155). Salah satu tanggapan paling ambisius adalah inisiatif Pasar 

Malam Nasional sebagai bentuk perlawanan terhadap pasar malam kolonial yang 

cenderung menonjolkan nilai-nilai barat (van der Meer, 2020, p. 200). 

 Hiburan amal memberikan manfaat non-finansial yang signifikan. Tennant 

mencatat bahwa meskipun acara semacam ini tidak selalu menghasilkan dana dalam jumlah 

besar, ia efektif dalam meningkatkan visibilitas misi sosial, memperluas komunitas 

pendukung, dan menguatkan rasa kebersamaan. Namun, penggabungan antara hiburan dan 

penggalangan dana juga menghadirkan sejumlah tantangan, suasana pesta dan euforia 

dapat mengaburkan tujuan utama dari penggalangan dana, serta menimbulkan persoalan 

etis ketika penderitaan orang lain menjadi bagian dari tontonan. Representasi penerima 

manfaat pun kerap bersifat simbolik dan tidak jarang problematis, karena bisa mengarah 

pada eksploitasi citra kemiskinan (Tennant, 2013, p. 47). Meskipun demikian, hiburan 

amal tetap menjadi bentuk partisipasi sosial dan adaptasi kultural yang kuat, karena 

mampu menyatukan berbagai lapisan masyarakat dalam satu ruang interaksi yang 

menyenangkan. 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 772  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

C. Pasar Derma di Hindia Belanda 

Seperti yang telah dipaparkan sebelumnya, modernisasi dan perubahan gaya 

hidup urban memunculkan fenomana hiburan amal yang signifikan. Salah satu bentuk 

hiburan amal yang marak diselenggarakan adalah berupa pasar malam amal atau Pasar 

Derma, yang dalam bahasa belanda sering disebut sebagai fancy fair.  Fenomena Pasar 

Derma terjadi secara luas, tanpa terbatas pada satu kalangan atau kelompok tertentu, 

lembaga amal dari berbagai latar belakang turut aktif menggelar kegiatan ini dalam 

berbagai skala dan intensitas. 

Pasar Derma umumnya diselenggarakan pada musim kemarau, khususnya pada 

bulan Mei hingga Juni, ketika kondisi cuaca mendukung aktivitas luar ruangan yang 

meriah. Kegiatan ini lazim dilangsungkan di ruang-ruang strategis kota seperti di alun-

alun, depan stasiun, sebelah pasar tradisional, atau titik-titik sirkulasi transportasi utama. 

Di Batavia, misalnya, pasar malam yang menjadi cikal bakal Pasar Derma berlangsung 

di luar stasiun kereta Gambir dan terhubung erat dengan kalender perayaan Tahun Baru 

Cina, sebelum kemudian diadopsi lebih luas menjadi bagian kehidupan kota-kota besar 

di Hindia Belanda(Ingleson, 2015, p. 224). Memasuki tahun 1920-an, kegiatan pasar 

malam dan Pasar Derma semakin marak dimana-mana. Lembaga penyelenggara kerap 

melibatkan panitia antar-etnis dan antar-kelas, dengan keuntungan yang didonasikan 

kepada pelbagai organisasi filantropi (Ingleson, hlm. 224–225).  

Ajakan untuk menghadiri Pasar Derma selalu dikemas dalam narasi retoris yang 

emosional dan persuasif. Sebuah publikasi untuk Pasar Derma di Koeningan pada tahun 

1926, misalnya, menyuarakan secara teatrikal:  

Semua ini demi kepentingan para penganggur asal Sumatra. 

Datanglah, lihatlah, dan Anda akan percaya! 

Semuanya untuk mereka, tidak ada untuk kami! 

Rogohlah kantong Anda, biarkan uang berpindah tangan. 

Berikanlah, maafkanlah, pasrahkanlah, kalau perlu, relakanlah—semua 

demi tujuan yang mulia. 

(Pasar Derma te Koeningan. De locomotief, semarang 10-08-1926) 

 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 773 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

Seruan ini berupaya untuk membangun atmosfer kolektivitas di mana partisipasi 

publik diasosiasikan langsung dengan kebajikan sosial. Di Wonosobo, pembukaan Pasar 

Derma pada 18 September 1924 diresmikan oleh R.T.A. Sosrodiprodjo, yang 

menegaskan bahwa kegiatan ini memiliki dua fungsi utama: menyediakan sarana rekreasi 

masyarakat dan menghimpun dana untuk berbagai organisasi filantropi (De Preanger-

bode, 23 September 1924). 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1: Iklan Pasar Derma di Ciamis untuk Kartinischool (“Advertentie,” 1917) 

Suasana Pasar Derma menghadirkan sebuah spektakel sosial yang 

mencerminkan perpaduan antara amal, hiburan, dan modernitas urban. Di kota-kota 

seperti Surabaya, Malang, Wonosobo, Pandeglang, hingga Pasuruan, Pasar Derma 

menjadi peristiwa yang dinanti-nanti masyarakat lintas etnis dan status sosial, 

diselenggarakan dengan skala yang semakin megah dan dengan organisasi yang semakin 

profesional. Setiap Pasar Derma disusun layaknya festival besar. Alun-alun kota disulap 

menjadi pusat keramaian, dihiasi lampion yang menjuntai dari pohon beringin raksasa, 

meriam sebagai penanda pembukaan, dentuman musik, hingga pesta kembang api yang 

memeriahkan malam. Tenda-tenda berlampu listrik menaungi puluhan stan yang 

menjajakan beragam komoditas, mulai dari stan-stan makanan yang menyajikan nasi 

rames hingga masakan Eropa , stan yang menjajakan kerajinan tangan, sayur dan buah 

hasil budidaya lokal, hingga barang-barang antik dan pakaian modern.  



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 774  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

Hiburan yang disajikan juga mencerminkan keragaman budaya dan upaya 

asimilasi estetika antara tradisi dan modernitas. Wayang wong dari Madura, tarian dari 

Bandung dan Sidoarjo, reog, pertunjukan Gareng-Petruk, hingga drama modern turut 

menyemarakkan suasana. Di Pasuruan, perhatian pengunjung tersedot pada komidi putar 

(draaimolen) dan undian hadiah (tombola), sementara stan-stan seperti Dinas Penyuluhan 

Pertanian memamerkan kemajuan teknologi agrikultur lokal, termasuk budidaya gandum 

Tosari yang hasilnya setara standar Eropa (“Pasoeroean,” 1926). Di luar pendopo, 

permainan tradisional seperti wedé-andé lumut bersanding dengan bioskop dan pentas 

drama, menunjukkan bagaimana Pasar Derma menjadi medan negosiasi budaya yang 

aktif antara masa lalu dan masa kini, antara lokalitas dan globalitas. 

Sementara itu, pola keterlibatan publik dikemas dalam suasana inklusif. 

Karnaval, lomba sepeda, pertandingan sepak bola, hingga pawai bunga terbuka bagi 

semua ras dan kelas sosial. Pertunjukan dari sekolah-sekolah seperti Hollandsch-

Inlandsche School (HIS), penampilan pramuka bumiputra menunjukkan bahwa Pasar 

Derma menjadi arena pembentukan solidaritas sosial baru.  Identitas dan kelas sosial baru 

kalangan Muslim urban tampil nyata dalam visualisasi pengunjung. Masyarakat yang 

datang ke Pasar Derma, terutama yang berasa dari kalangan menengah mengenakan 

pakaian Barat lengkap dengan celana linen, sepatu mahal, dasi dan topi tinggi, sementara 

para perempuan mengenakan kebaya renda, selendang, dan sepatu emas berbordir, 

menunjukkan gaya hidup kosmopolitan yang terinspirasi modernitas, namun tetap 

berakar pada nilai lokal.  Dengan semua unsur ini, Pasar Derma tampil sebagai medium 

sosial yang kompleks yang merefleksikan semangat amal dan hiburan dan menjadi simbol 

penting dari transisi budaya masyarakat Hindia Belanda. Pasar Derma, dalam konteks ini, 

menjadi ruang di mana hegemoni kolonial dinegosiasikan, dan di saat yang sama, 

masyarakat lokal terutama Muslim urban mengadaptasi bentuk modernitasnya sendiri 

melalui mode, bahasa, dan representasi sosial yang terbuka. 

Salah satu contoh penyelenggaraan Pasar Derma adalah yang diselenggarakan 

oleh Sarekat Islam (SI) pada dekade 1910-an. Dalam upaya memperluas basis sosial dan 

menjangkau aspirasi kaum urban, S.I. memanfaatkan bentuk hiburan publik pasar malam 

(fancy fair) sebagai sarana penggalangan dana yang inovatif sekaligus populer. Dalam 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 775 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

konteks ini, Pasar Derma dapat dibaca sebagai bentuk awal dari strategi charitainment, 

sebuah pendekatan yang menggabungkan hiburan dengan tujuan amal. Format ini 

memungkinkan mobilisasi emosi kolektif melalui hiburan, memperluas partisipasi 

publik, dan mengubah praktik amal dari sekadar bantuan menjadi ekspresi solidaritas 

komunitas. Dalam kerangka civic performance, hiburan yang dikemas sebagai kegiatan 

amal juga menjadi representasi nilai dan aspirasi komunitas secara performatif 

(Wuthnow, 1991).  

Fancy Fair pertama yang diselenggarakan oleh SI Surabaya pada 15–16 Maret 

1913. Bertempat di taman kota, acara ini dirancang menyerupai pekan raya gaya Eropa, 

namun menekankan warisan budaya Jawa: pertunjukan wayang wong, musik gamelan, 

dan pameran kriya dari Solo dan Lasem menjadi sajian utama (“Het Feest Der Sarikat 

Islam,” 1913). Acara ini menjadi alat solidaritas sosial, di mana seluruh keuntungannya 

ditujukan untuk menopang Sekolah Perempuan Mardi Kenjo di Peneleh (“De Fancy-Fair 

van de Sarekat Islam Te Soerabaia,” 1913). Fancy fair ini berhasil menarik lebih dari 

10.000 pengunjung, dengan keuntungan bersih mencapai f 4000 dari total pendapatan f 

7000 (“Fancy Fair,” 1913), menandai keberhasilan strategi penggabungan hiburan dan 

filantropi. 

Praktik Pasar Derma kemudian direplikasi di berbagai kota. Di Yogyakarta (Juli 

1913), S.I. bekerja sama dengan Boedi Oetomo dan bangsawan lokal menyelenggarakan 

Pasar Derma untuk pembangunan sekolah perempuan yang dikelola elite kraton (“School 

Voor Inlandsche Meisjes,” 1913). Di Tjilatjap (1917) dan Malang (1918), Pasar Derma 

menjadi wahana pendanaan proyek pendidikan Islam. Di Malang, hasil acara dibagi untuk 

kas S.I. lokal serta beberapa lembaga pendidikan, termasuk Sekolah Kartini dan Al-Islam 

(“S. I.-Zaken,” 1918). Hal serupa terjadi di Buitenzorg pada 23 November 1918, ketika 

Pasar Derma selama tiga malam digunakan untuk menggalang dana bagi korban 

kebakaran di Kwitang dan bencana angin ribut di Tjiawi (“Pasar Derma Te Malang,” 

1918). Inisiatif seperti ini menandakan bahwa Pasar Derma telah melampaui fungsi 

penggalangan dana biasa dan bertransformasi menjadi sarana distribusi solidaritas yang 

tanggap dan partisipatif. 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 776  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

Sementara itu, organisasi kebudayaan seperti Krido Matojo juga 

mengembangkan format serupa yang memadukan seni pertunjukan, amal, dan hiburan. 

Didirikan pada 1914 di Semarang, Krido Matojo mengorganisasi Pasar Derma mulai 

1926 sebagai bentuk ekspresi kultural sekaligus kepedulian sosial. Pasar Derma pertama 

mereka (29 Mei–5 Juni 1926) berhasil mengumpulkan f 3000 dari modal awal hanya lima 

gulden (“De Fancy-Fair Krido Matojo. Beginkapitaal Vijf Guiden. Drie Mille Winst.,” 

1026). Dana tersebut disalurkan ke lembaga seni, sekolah, poliklinik, dan bantuan 

bencana. Konsistensi Pasar Derma Krido Matojo berlanjut hingga 1930-an, menampilkan 

berbagai pameran ukiran, pertunjukan tari, dan hadiah hiburan yang meriah. Fancy fair 

ini sebagai ruang artikulasi budaya urban Jawa dalam dunia kolonial yang semakin 

kompleks dan plural sebagaimana terlihat dalam kutipan berikut: 

“Tadi malam kami, didampingi oleh salah satu pengurus “Krido 

Matojo”, mengunjungi Pasar Derma yang tahun ini kembali 

diselenggarakan di alun-alun. Seperti diketahui, hasil dari Pasar Derma 

ini diperuntukkan bagi tujuan-tujuan amal. Dalam dua tahun terakhir, 

misalnya, lebih dari ƒ 2.500 telah disumbangkan kepada panitia 

pengangguran setempat.” (“8ste Pasar Derma "Krido Matojo”. 

Zaterdagavond Geopend,” 1935) 

“Gisteravond liepen wij, rondgeleid door een der bestuursleden van 

„Krido Matojo”, een kijkje genomen op den Pasar Derma, welke ook dit 

jaar wederom wordt gehouden op den Aloon-Aloon. Men weet dat de 

opbrengst van dezen Pasar Derma bestemd is voor liefdadige 

doeleinden. In de laatste twee jaar kon o.m. ruim ƒ 2.500.— worden 

afgedragen aan het plaatselijk werkloozencomité.” 

Pasar Derma juga diselenggarakan secara ambisius oleh kalangan intelektual 

nasionalis sebagai wujud solidaritas sosial dan kebanggaan kultural bangsa. Pada April 

1930, Indonesian Study Club di Surabaya organisasi yang didirikan oleh dr. Soetomo 

menginisiasi sebuah Pasar Malam Derma Nasional. Pasar malam ini dirancang sebagai 

ruang ekspresi dan solidaritas antarpribumi, bukan semata meniru model kolonial, 

melainkan memberi corak sendiri yang memadukan modernitas, budaya lokal, dan etos 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 777 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

derma Islam (van der Meer, 2020, p. 201). Dengan lebih dari 100.000 pengunjung dalam 

seminggu penyelenggaraannya dan total pendapatan amal yang mencapai f 23.727,475, 

Pasar Malam Derma Nasional ini sukses besar (“Pasar Malam Derma National. Een Ton 

Opgehaald Voor Sociale Doelienden,” 1930; “Pasar Malem Derma “Nasional",” 1930). 

Peran organisasi-organisasi Islam seperti Muhammadiyah dan Aisyiyah menjadi 

signifikan dalam pengelolaan hasil pasar malam ini, menunjukkan bagaimana amal Islam 

bersatu dengan modernitas dan semangat kebangsaan. Kehadiran Nji Mas Hadji Mansoer 

dari Aisyiyah untuk membuka acara ini menunjukkan pengakuan terhadap peran 

perempuan dalam kerja sosial dan pendidikan umat. 

Pasar malam ini kemudian bertransformasi menjadi acara tahunan. Pada tahun 

1931 dan 1932, panitia memperluas cakupan partisipasi dari organisasi pribumi, 

komunitas Arab dan Tionghoa, serta firma-firma besar seperti Faroka dan pabrik rokok 

Oei Pan (“De Pasar Malam Nasional,” 1932). Stan dari berbagai perkumpulan sosial juga 

mulai tampil, menjual barang kebutuhan sehari-hari untuk mendukung misi sosial 

mereka. Dengan anggaran yang meningkat dua kali lipat, penataan ruang yang lebih 

efisien, dan keberpihakan kepada kelompok miskin dan pengangguran, Pasar Malam ini 

menjelma sebagai salah satu bentuk festival urban paling progresif yang pernah 

diselenggarakan oleh kaum intelektual Muslim di era kolonial akhir. 

D. Pasar Derma sebagai Ruang Hegemoni dan Adaptasi Budaya 

Pasar Derma dapat dipahami sebagai bentuk hegemoni budaya, di mana nilai-

nilai modernitas kolonial seperti gaya hiburan Barat, komersialisasi, dan struktur 

organisasi diperkenalkan ke ruang sosial pribumi. Namun hegemoni ini tidak diterima 

begitu saja. Masyarakat pribumi, khususnya kelompok Muslim urban, meresponsnya 

melalui adaptasi budaya. Mereka menyerap sebagian unsur modernitas tersebut, tetapi 

memodifikasinya agar selaras dengan nilai lokal seperti solidaritas sosial, semangat 

keagamaan, dan tujuan kolektif komunitas. Dalam konteks inilah Pasar Derma menjadi 

ruang di mana dominasi budaya kolonial dinegosiasikan dan dimaknai ulang sesuai 

kepentingan lokal. 

Ini memperlihatkan bahwa modernitas tidak diterima sepenuhnya oleh 

masyarakat pribumi. Masyarakat terjajah memilah, menerima elemen tertentu yang sesuai 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 778  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

dengan nilai lokal, sambil menolak aspek-aspek dominatif yang merusak.  Seperti 

dikemukakan Houben, modernitas dapat dipahami sebagai ruang diskursif, sebuah bentuk 

representasi yang bisa menjadi alat kuasa, tetapi sekaligus menyimpan potensi 

pemberdayaan (Houben, 2008, p. 25). Pasar Derma merupakan salah satu bentuk dari 

ruang diskursif tersebut, tempat di mana masyarakat pribumi bisa menyusun ulang agenda 

modernitas dan mengadaptasinya menjadi strategi kolektif untuk kepentingan pribumi.  

Ketika pasar malam derma atau fancy fair mulai digagas dan dijalankan oleh 

kelompok-kelompok pribumi Muslim urban di Hindia Belanda, kalangan kolonial kerap 

merespons dengan nada skeptis. Di mata banyak pejabat dan masyarakat Eropa, 

keterlibatan kaum pribumi dalam penyelenggaraan hiburan amal modern hanyalah bentuk 

peniruan atau imitasi budaya Barat tanpa orisinalitas sebagaimana terlihat dalam ulasan 

sebagai berikut: 

“Sebuah fancy fair yang diselenggarakan oleh kaum pribumi, ini jelas 

menunjukkan betapa kaum pribumi berusaha meniru orang-orang Barat 

dalam segala hal! Fancy fair yang diselenggarakan oleh Sarekat Islam di 

taman kota Surabaya merupakan perayaan pertama semacam ini yang 

digagas oleh kaum pribumi. Seluruh hasil bersih acara ini akan 

disumbangkan ke kas sekolah putri pribumi Mardi Kenjo yang baru saja 

didirikan di kota ini. Kondisi keuangan sekolah tersebut sangat buruk; para 

guru belum menerima gaji selama dua bulan dan tanpa bantuan yang kuat, 

sekolah itu kemungkinan besar harus ditutup” (“De Fancy-Fair van de 

Sarekat Islam Te Soerabaia,” 1913) 

“Een fancy-fair door inlanders georganiseerd, het is 'wel een verschijnsel 

dat er op wijst hoe de inlanders ons westerlingen in alles pogen na te 

volgen! De fancy-fair door de Sarekat Islam in den stadstuin te Soerabaia 

gearrangeerd, is de eerste feestelijkheid van dien aard, welke door 

inlanders op touw werd gezet. De nettoopbrengst zou worden afgedragen 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 779 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

aan de kas van de, nog niet zoo lang geleden hier ter plaatse opgerichte 

inlandsche meisjesschool Mardi Kenjo. De financiëele toestand van deze 

instelling is bizonder slecht; de onderwijzeressen hebben in geen twee 

maanden salaris ontvangen en zonder krachtigen steun had men er toe 

moeten overgaan de school te sluiten.” 

Namun reduksi semacam itu justru menutup fakta penting, bahwa adopsi 

elemen-elemen modernitas Barat merupakan proses adaptasi strategis dan simbolik oleh 

kelas menengah Muslim. Seperti dicatat oleh Meer (van der Meer, 2017, pp. 505–506), 

meskipun rezim kolonial menggunakan pasar malam sebagai panggung untuk 

mempertontonkan modernitas dan melegitimasi otoritasnya, para pengunjung yang 

sebagian besar adalah pribumi meresponsnya dengan cara mereka sendiri, membentuk 

gaya hidup dan identitas kelas menengah urban yang khas, sekaligus menciptakan ruang 

kultural alternatif dalam batasan kolonialisme. 

Penyelenggaraan Pasar Derma menunjukkan bagaimana ruang hiburan publik 

dijadikan alat aktualisasi sosial dan kultural. Di Pasar Derma yang diselenggarakan di 

Sumatra pada 1918, tampil perempuan-perempuan Melayu modern mengenakan busana 

bergaya Eropa, berjalan di ruang publik tanpa cadar, berbicara dalam bahasa Belanda, 

dan berinteraksi secara sosial di luar batasan norma tradisional (“Uit de Maleische 

Wereld,” 1918). Dalam Pasar Derma SI, visual pengunjung dan penyelenggara turut 

menegaskan proses pembentukan identitas baru ini. Para anggota Sarekat Islam tampil 

dengan jas Barat, dasi, sepatu mengilap, dan topi tinggi; sementara perempuan-

perempuan urban memadukan kebaya renda dan selendang tipis dengan sepatu emas 

bordir, simbol pertemuan dua dunia: kehormatan lokal dan gaya hidup modern. Estetika 

ini mencerminkan apa yang oleh Lukito disebut sebagai “arsitektur hibrida” dalam 

pameran modern Hindia Belanda, yang membuat pengunjung lokal merasa nyaman 

menerima citra modern sekaligus mempertahankan akar tradisional mereka (Lukito, 

2019, p. 304). 

Ruang pasar malam juga digunakan untuk menyuarakan gagasan-gagasan 

progresif, termasuk dakwah dan pidato politik Islam modernis. “Di Pasar Derma di sini, 

disampaikan berbagai pidato oleh para pembicara Melayu yang berpaham modern,” 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 780  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

demikian ditulis De Locomotief dalam laporan dari Padang (“Uit Padang,” 1918). Kaum 

modernis memanfaatkan pasar malam sebagai ruang publik untuk konsolidasi identitas 

dan perlawanan kultural terhadap dominasi nilai kolonial. 

Tokoh seperti Noto Soeroto mendukung harmoni kultural perpaduan antara 

Timur dan Barat, dimana menurutnya, penduduk asli perlu tercerahkan melalui kontak 

dengan budaya Barat, sementara orang Belanda perlu terbuka terhadap budaya Timur, 

terutama budaya Jawa (Nugroho et al., 2024, p. 157). Pasar malam derma menjadi arena 

nyata di mana osmosis kultural ini berlangsung, membentuk pola baru interaksi sosial 

antara kelompok yang sebelumnya dipisahkan oleh garis kolonial yang tegas. Upaya 

kaum pribumi untuk menampilkan diri beradab melalui gaya hidup Eropa merupakan 

strategi untuk membuktikan kesetaraan, meskipun hanya dalam ruang simbolik pameran.   

Van der Meer (2021) menyebut bahwa pasar malam derma menjadi ruang 

hegemonik tempat modernitas dinegosiasikan. Di satu sisi, masyarakat Muslim urban 

mengadopsi bentuk luar dari fancy fair, lengkap dengan hiburan, kios, listrik, dan 

orkestra. Namun di sisi lain, mereka juga secara sadar mengisi ruang tersebut dengan 

nilai-nilai lokal, moralitas Islam, dan tujuan kebangsaan.  Contohnya, fancy fair yang 

diselenggarakan Sarekat Islam di Surabaya pada 1913 mencerminkan sintesis ini. Dalam 

laporan Het Nieuws van den Dag voor Nederlandsch-Indië (2(“De Fancy-Fair van de 

Sarekat Islam Te Soerabaia,” 1913), disebutkan bahwa di dalamnya tersedia makanan dan 

minuman non-alkohol, aneka buah, dan kue-kue. Contoh lain adalah Pasar Malam 

Nasional yang mengutamakan nilai pendidikan dan menjaga kesopanan publik. Acara 

Pasar Derma ini dirancang bebas dari alkohol dan perjudian, serta dijadikan ajang 

penggalangan dana untuk membantu masyarakat yang membutuhkan. Soetomo, dalam 

pidatonya di Klub Studi Indonesia, menegaskan bahwa fungsi utama pekan raya semacam 

ini adalah “untuk mendidik dan mencerahkan para pengunjungnya serta merangsang 

pembangunan ekonomi bangsa.” Dengan kata lain, modernitas versi pribumi bukanlah 

tentang konsumsi dan hiburan semata, tetapi tentang pendidikan, kesadaran sosial, dan 

moral kolektif.  

Pasar Derma menjadi salah satu ruang yang dimanfaatkan oleh masyarakat pribumi 

sebagai sarana untuk memperjuangkan kepentingan mereka sendiri. Melalui inisiatif ini, 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 781 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

berbagai komunitas lokal, organisasi modern seperti Sarekat Islam dan Boedi Oetomo, 

serta tokoh-tokoh daerah, berhasil menggalang dana guna membiayai pendidikan, 

layanan kesehatan, dan bantuan sosial, terutama di wilayah-wilayah penting yang sering 

diabaikan oleh kebijakan resmi kolonial. Dalam kondisi terbatas, Pasar Derma menjadi 

bentuk strategi kultural untuk memperkuat kapasitas dan daya tahan masyarakat pribumi. 

Hal ini tampak dalam berbagai penyelenggaraan Pasar Derma yang tercatat dalam laporan 

pers masa itu, sebagaimana dirangkum dalam tabel berikut. 

Tabel 1: Daftar Kegiatan Pasar Derma oleh Organisasi Pribumi dan Tujuannya 

(1917–1935) 

Tanggal/Tahun 
Dilaksanakan di mana & 
oleh siapa  Untuk apa / untuk siapa Sumber 

24-07-1917 
Purwokerto, dihadiri 

asisten residen 

RS Banyumas & 

sekolah Islam 
Deli Courant 

22-07-1918 Tidak disebutkan 
Organisasi Serikat 
Usaha 

De Locomotief 

01-11-1918 
Buitenzorg, oleh 

Sarekat Islam cabang 

Korban kebakaran 

Kwitang & bencana 

angin di Tjiawi 

Bataviaasch 
Nieuwsblad 

21-11-1918 
Malang, oleh Sarekat 

Islam cabang 

Kas S.I. Malang 

(50%), Sekolah 

Kartini, Al-Islam, 

PHIS, THHK (masing-

masing proporsi 

tertentu) 

De Locomotief 

16-05-1919 Ungaran, untuk H.I.S. 

Dukungan finansial 

Sekolah H.I.S. 

Ungaran 

De Locomotief 

18-07-1919 
Koetoardjo, oleh Boedi 

Oetomo 

Dana bantuan korban 

letusan Gunung Kelud 

De Preanger-
bode 

28-04-1921 Purwodadi (Grobogan) 
Pemberantasan 

penyakit framboesia 
De Locomotief 

05-04-1922 Pandeglang 

Sekolah Tionghoa, 

Sekolah Perempuan 

Pribumi, 

pemberantasan 

framboesia 

Het Nieuws 
v.d. Dag 

16-05-1922 
Kebumen, oleh Sarekat 

Islam cabang 

Sekolah S.I., Kartini, 

Klinik, Arab, THHK 
De Expres 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 782  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

09-09-1922 Indramayu 

Sekolah Kartini & 

penanggulangan 

framboesia 

De Expres 

31-10-1922 
Pasuruan, oleh Residen 

& panitia lokal 

Sekolah swasta, 

THHK, Rumah Miskin 

Kota 

De Indische 
Courant 

23-09-1924 
Wonosobo, oleh R.T.A. 

Sosrodiprodjo 

Ziekenzorg, 

Armenzorg, H.I.S., 

THHK, Pramuka, seni 

lokal 

De Preanger-
bode 

19-03-1925 
Tegal, oleh istri Adipati 

& Bupati 

Rumah Penampungan 

Orang Miskin tingkat 

Karesidenan 

Het Nieuws 
v.d. Dag 

28-12-1925 
Kalinjamat, oleh 

Wedana Petjangaan 

Korban badai di 

Majong 
De Locomotief 

13-09-1926 Pasuruan Sekolah Kartini, 3 

sekolah lain, 

inlandsche sociëteit, 

korban gempa Sumatra 

& Bali 

De Indische 
Courant 

23-07-1927 Banjaran, oleh Wedana Pembangunan saluran 

air 
Bataviaasch 
Nieuwsblad 

01-11-1927 Tengaran Armenzorg (75%) & 

Perkumpulan Prijaji 

(25%) 

Alg. 
Handelsblad 
v. Ned. Indië 

14-03-1929 Purwokerto, oleh 

Bupati 

Perkumpulan bantuan 

sosial "Joso Darmö" 
Alg. 
Handelsblad 
v. Ned. Indië 

19-03-1930 Purwokerto, oleh 

Armenzorg pribumi 

Perkumpulan 

Armenzorg 
De Locomotief 

30-09-1932 Purwokerto, oleh 

Panitia Pengangguran 

Bantuan bagi para 

pengangguran 
De Locomotief 

29-10-1932 Kebon Jeruk, oleh 

Hasboellah 

Pengangguran pribumi Het Nieuws 
v.d. Dag 

07-11-1932 Soekaboemi, di Sekolah 

Pasoendan 

Komite Bantuan 

Pribumi untuk 

Pengangguran 

Bataviaasch 
Nieuwsblad 

07-11-1932 Krekot Park, Batavia – 

oleh Hasboellah 

Korban krisis ekonomi 

kalangan pribumi 
Bataviaasch 
Nieuwsblad 

29-04-1933 Tidak disebutkan – oleh 

panitia inklusif 

Dana Pengangguran 

Pribumi, Gedung 

Teater, Gedong Rajat, 

organisasi pribumi & 

Tionghoa 

De Locomotief 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 783 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

24-08-1933 Trenggalek, oleh panitia 

lokal (di bawah Bupati) 

RS Margo Waluyo, RS 

swasta, dana sekolah 

desa, dll 

De Locomotief 

22-10-1934 Poerwodadi, oleh 

Panitia Pasar Malam, 

dipimpin Patih 

Grobogan R. 

Djojodigdo 

Rumah sakit misi, 

sekolah Sarojo 

Wilotomo, Ngesti 

Darmo, Tiong Hwa 

Hwee Kwan, bantuan 

untuk penganggur dan 

miskin 

De 
Locomotief,  

26-06-1935 Semarang, oleh 

Perkumpulan Krido 

Matojo 

Tujuan amal, antara 

lain untuk bantuan 

kaum miskin dan 

pengangguran 

Algemeen 
Handelsblad 
voor 
Nederlandsch-
Indië,  

 

Pasar Derma di Hindia Belanda pada awal abad ke-20 menjadi sebuah ajang 

penggalangan dana sekaligus bentuk resistensi halus dan artikulasi kepentingan pribumi 

di tengah hegemoni kolonial. Sebagian besar hasil dari Pasar Derma dialokasikan untuk 

kebutuhan pendidikan pribumi.  misalnya, pembangunan sekolah Islam, Sekolah Kartini, 

sekolah Arab, hingga sekolah desa dan H.I.S. swasta. Dalam kasus lain, seperti di 

Kebumen dan Pasuruan, keuntungan Pasar Derma dibagikan ke berbagai lembaga 

pendidikan lintas kelompok etnis (pribumi dan Tionghoa), menunjukkan semangat 

solidaritas dalam konteks keterbatasan dana dan akses pendidikan formal di luar kontrol 

pemerintah kolonial. Selain itu, Pasar Derma juga digunakan untuk membiayai layanan 

kesehatan masyarakat seperti klinik, penanggulangan penyakit framboesia, dan 

pembangunan saluran air, sebagaimana terjadi di Grobogan, Pandeglang, dan Banjaran. 

Pasar Derma juga menjadi medium responsif terhadap situasi kemanusiaan. 

Misalnya, penyelenggaraan Pasar Derma untuk korban kebakaran, bencana angin ribut, 

badai, gempa bumi, serta untuk pengangguran pribumi. Dalam situasi seperti ini, Pasar 

Derma tampil sebagai bentuk gotong royong modern, yang meskipun berlangsung di 

bawah struktur kolonial, diarahkan untuk memperkuat ketahanan sosial masyarakat 

bumiputra. Dengan memanfaatkan model dan izin hiburan yang dilegalkan dalam sistem 

kolonial, masyarakat pribumi justru mengisi ruang tersebut dengan tujuan kolektif yang 

berpihak pada kepentingan mereka sendiri. Pasar Derma menjadi ruang hibrid: meminjam 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 784  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

bentuk kolonial, tetapi diarahkan untuk membangun kapasitas komunitas lokal. Inilah 

bentuk hegemoni yang dinegosiasikan di mana budaya dominan diadaptasi, namun 

maknanya ditransformasikan untuk memperkuat posisi sosial, ekonomi, dan intelektual 

masyarakat pribumi. 

Terutama saat depresi ekonomi terjadi di tahun 1930-an, pendistribusian dana 

amal dari hasil Pasar Derma banyak dialokasikan untuk masyarakat yang terdampak, 

seperti para pengangguran yang kesulitan mencari pekerjaan. Misalnya, Pasar Derma 

yang diselenggarakan Panitia Pengangguran di Purwokerto pada 1932 secara eksplisit 

mengarahkan hasilnya untuk para pengangguran (“Kedoe En Banjoemas Pasar Derma,” 

1932). Hal serupa terjadi di Kebon Jeruk, di mana fancy fair tahun 1932 digagas oleh 

Kepala Wilayah, Hasboellah, demi memberikan bantuan keuangan kepada para 

pengangguran pribumi (“Voor de Inlandsche Werkloozen,” 1932). Kecenderungan ini 

terus berlanjut dalam penyelenggaraan pasar-pasar amal di tahun-tahun berikutnya. 

Misalnya, pada 1933 di Batavia, Pasar Derma yang digelar selama 14 hari 

mengalokasikan 15% dari keuntungannya untuk Dana Pengangguran Pribumi, di samping 

distribusi lain untuk gedung kesenian dan organisasi sosial (“Pasar Derma. Inlandsche 

Liefdadigheids-Fancyfair Wordt Hedenmiddag Geopend,” 1933). Begitu pula Pasar 

Derma Poerwodadi tahun 1934 dan Pasar Derma Krido Matojo tahun 1935 yang secara 

eksplisit menyebutkan bahwa hasilnya akan digunakan untuk membantu kaum miskin 

dan penganggur (“Poerwodadi’s Pasar Derma,” 1934; “Krido Matojo,” 1935). Fakta-

fakta ini menunjukkan bahwa di masa krisis, hiburan dan amal menjadi saling berkait erat 

dalam bentuk yang khas dan kreatif, yakni Pasar Derma sebagai strategi gotong royong 

modern. 

Pasar Derma dalam hal ini, menjadi semacam representasi cermin dari 

kecakapan adaptif masyarakat pribumi. Pasar Derma di satu sisi terikat pada struktur dan 

estetika modernitas kolonial, namun di sisi lain diisi dengan nilai, tujuan, dan aspirasi 

pribumi yang menegosiasikan sekaligus mengadaptasi ulang makna modernitas itu 

sendiri. Dalam proses adaptasi ini, elemen-elemen seperti hiburan Barat, pencahayaan 

listrik, dan tata ruang pameran dimodifikasi dan diselaraskan dengan nilai-nilai Islam, 

solidaritas sosial, serta visi kebangsaan. Pasar ini menjadi bentuk artikulasi dari sebuah 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 785 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

modernitas yang teradaptasi sebuah versi modernitas yang berakar pada kepedulian 

sosial dan nilai-nilai lokal, sekaligus membuka kemungkinan bagi terbentuknya ruang 

publik yang lebih inklusif dan memberdayakan di tengah keterbatasan sistem kolonial. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Pasar Derma di Hindia Belanda pada awal 

abad ke-20 merupakan ruang sosial yang kompleks, tempat di mana praktik 

kedermawanan, hiburan urban, dan proyek modernitas kolonial saling berkelindan. 

Modernitas yang diperkenalkan oleh kolonialisme Belanda, melalui struktur hiburan, 

teknologi, dan pengelolaan ruang kota, tidak diterima secara mentah oleh masyarakat 

pribumi, khususnya kalangan Muslim urban. Masyarakat Muslim justru mengadaptasi 

bentuk luar modernitas tersebut dan mengisinya dengan nilai-nilai lokal yang berakar 

pada solidaritas, amal keagamaan, dan cita-cita kebangsaan. 

Pasar Derma menjadi salah satu bentuk konkret dari hiburan amal (charitainment), 

yang digunakan untuk menggalang dana secara kreatif sekaligus sebagai ruang hegemoni 

budaya yang dinegosiasikan. Di tengah dominasi nilai-nilai Barat, kalangan Muslim urban 

menyelenggarakan pasar malam amal dengan menyesuaikan norma moral lokal, seperti 

meniadakan alkohol dan perjudian, serta menampilkan pertunjukan tradisional yang 

menyatu dengan format modern. Acara-acara tersebut berhasil mengumpulkan dana 

untuk berbagai tujuan sosial, mulai dari pendidikan Islam, rumah sakit, hingga bantuan 

bencana. Disamping itu format hiburan ini juga turut memperkuat posisi sosial Muslim 

urban sebagai agen kultural yang aktif dan adaptif. 

Pasar Derma memperlihatkan bagaimana masyarakat terjajah mampu 

menciptakan ruang publik yang memungkinkan terjadinya mobilisasi sosial dan artikulasi 

identitas baru. Dengan memanfaatkan bentuk luar modernitas (seperti pencahayaan 

listrik, orkestra, tenda pameran, dan tata ruang pasar malam), tetapi mengisinya dengan 

nilai-nilai lokal dan misi kolektif, komunitas Muslim menunjukkan kapasitas adaptasi dan 

transformasi kultural yang kuat. Dalam perspektif Gramscian, ini mencerminkan 

bagaimana hegemoni budaya kolonial tidak dipaksakan dari atas, melainkan  



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 786  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

Berdasarkan hal tersebut, disarankan agar kajian sejarah sosial Islam lebih 

banyak menelaah praktik keseharian seperti hiburan dan filantropi sebagai ruang 

penting pembentukan identitas dan resistensi kultural. Selain itu, pemangku 

kepentingan masa kini seperti lembaga zakat, organisasi sosial-keagamaan, maupun 

perancang kebijakan publik, dapat merefleksikan praktik historis ini sebagai inspirasi 

dalam mengembangkan model kedermawanan yang partisipatif, inovatif, dan 

kontekstual dengan realitas sosial masyarakat modern. 

 

REFERENSI 

8ste Pasar Derma "Krido Matojo”. Zaterdagavond Geopend. (1935, July 3). De 

Locomotief. 

Advertentie. (1917, May 15). De Preanger-Bode. 

Blackburn, S. (2011). Jakarta Sejarah 400 Tahun. Masup. 

Boeat Amal. (1934, December 21). Pemandangan. 

Cohen, M. I. (2006). The Komedie Stamboel: Popular theater in colonial Indonesia, 

1891-1903. books.google.com. https://books.google.com/books?hl=en\&lr=\&id=-fbw-

06ovVIC\&oi=fnd\&pg=PR9\&dq=entertainment+show+dutch+east+indies+opera\&ot

s=dvRkKfZC7-\&sig=Z7iR5puoDXYf4JcPG1GrBzZvK1U 

Cohen, M. I. (2016). Inventing the Performing Arts Modernity and Traditional in 

Colonial Indonesia. University of Hawai’i Press. 

Colombijn, F., & Coté, J. (2015). Modernization of the Indonesian City, 1920–1960. In 

Cars, Conduits, and Kampongs: The Modernization of the Indonesian City, 1920–1960. 

Brill. 

De Fancy-Fair Krido Matojo. Beginkapitaal vijf guiden. Drie mille winst. (1026, June 

10). De Locomotief. 

De fancy-fair van de Sarekat Islam te Soerabaia. (1913, March 20). Het Nieuws van Den 

Dag Voor Nederlandsch-Indie. 

De Pasar Malam Nasional. (1932, June 21). De Indisch Courant. 

Fancy Fair. (1913, March 18). De Preanger-Bode. 

Fauzia, A. (2016). Filantropi Islam Sejarah dan Kontestasi Masyarakat Sipil dan Negara 

di Indonesia. Gading Publishing. 

Fauzia, A. (2017). Penolong Kesengsaraan Umum: The charitable activism of 

Muhammadiyah during the colonial period. South East Asia Research, 1–16. 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 787 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

Fitriyani, F., & Fauzia, A. (2022). Modernisasi Pertunjukan di Hindia Belanda: Komedie 

Stamboel Grup Miss Riboet’s Orion dan Dardanella, 1925-1935. Socio Historica: 

Journal of Islamic Social History, 1(1), 15–35. https://doi.org/10.15408/sh.v1i1.25293 

Gramsci, A. (1971). Selections from the Prison Notebooks (Q. Hoare & G. N. Smith, 

Eds.). International Publishers. 

Het Feest der Sarikat Islam. (1913, June 6). De Expres. 

Houben, V. (2008). Representations of modernity in colonial Indonesia. In Figurations 

of modernity: Global and local representations in comparative perspective. Campus 

Verlag. 

Ingleson, J. (2013). Perkotaan, Masalah Sosial dan Perburuhan (I. P. Nugraha, Ed.). 

Komunitas Bambu. 

Ingleson, J. (2015). Race, class and the deserving poor: Charities and the 1930s 

Depression in Java. Journal of Southeast Asian Studies, 46(2), 205–226. 

Kedoe en Banjoemas Pasar Derma. (1932, September 30). De Locomotief. 

Krido Matojo. (1935, June 26). Algeemen Handelsblad Voor Nederlandsch-Indie. 

Lukito, Y. N. (2016). Exhibiting Modernity and Indonesian Vernacular Architecture. 

Springer Fachmedien Wiesbaden. https://doi.org/10.1007/978-3-658-11605-7 

Lukito, Y. N. (2019). Colonial exhibitions, hybrid architecture, and the interpretation of 

modernity in the Dutch East Indies. Journal of Cultural Geography. 

https://doi.org/10.1080/08873631.2019.1624039 

Matters of Muslim Interest Charity Theatrical Performance. (1933, March 16). The 

Singapore Free Press and Mercantille Advertiser, 14. 

Nugroho, K. Z., Sulistiyono, S. T., & Puguh, D. R. (2024). “De Moelijike Middenweg”: 

Association Politics between the Dutch East Indie and the Netherlands through Indische 

Toneel,  1913-1933. Indonesian Historical Studies, 7(2), 154–164. 

https://doi.org/10.14710/ihis.v7i2.19148 

Pasar Derma. Inlandsche liefdadigheids-fancyfair wordt hedenmiddag geopend. (1933, 

April 29). De Locomotief. 

Pasar Derma te Malang. (1918, November 21). Bataviaasch Nieuwsblad. 

Pasar Malam Derma National. Een ton opgehaald voor sociale doelienden. (1930, June 

11). De Telegraaf. 

Pasar Malem Derma “Nasional". (1930, June 10). Het Nieuws van Den Dag: Kleine 

Courant. 

Pasoeroean. (1926, September 13). De Indisch Courant. 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 
 

Page | 788  

 
Proceedings of the International Conference on Cultures & Languages (ICCL 2025): 
Special Edition in Collaboration with the Asosiasi Dosen Ilmu-Ilmu Adab (ADIA) 

Poerwodadi’s Pasar Derma. (1934, October 22). De Locomotief. 

S. I.-zaken. (1918, April 8). De Locomotief. 

School voor Inlandsche meisjes. (1913, August 21). Het Vaderland : Staat- En 

Letterkundig Nieuwsblad. 

Shahab, A. (2002). Betawi Queen of the East. Penerbit Republika. 

Sumarno, Sumarno, Aji, R., & Hermawan, E. (2019). Ethical Politics and Educated Elites 

In Indonesian National Movement. Proceedings of the International Conference on 

Social Science 2019 (ICSS 2019). Proceedings of the International Conference on Social 

Science 2019 (ICSS 2019), Surabaya City, Indonesia. https://doi.org/10.2991/icss-

19.2019.170 

Tennant, M. (2013). Fun and fundraising: The selling of charity in New Zealand’s past. 

Social History, 38(1), 46–65. https://doi.org/10.1080/03071022.2013.755390 

Uit de Maleische Wereld. (1918, July 22). De Locomotief. 

Uit Padang. (1918, July 27). De Locomotief. 

Utama, W. S. (2012). Kehidupan Sosial-Budaya Masyarakat Tionghoa di Batavia 

1900an-1930an. Lembaran Sejarah, 9(1), 19–38. 

van der Meer, A. (2017). Performing Colonial Modernity: Fairs, Consumerism, and the 

Emergence of the Indonesian Middle Classes. Bijdragen Tot de Taal-, Land- En 

Volkenkunde, 173(4), 503–538. 

van der Meer, A. (2020). Performing Power Cultural Hegemony, Identity, and Resistance 

in Colonial Indonesia. Cornell University Press. 

Vermakelijkheidsbelasting en liefdadigheid. Misbruiken, die te denken geven. Andere 

richtlijnen te verwachten. (1936, January 14). De Locomotief. 

Vickers, A. (2005). A history of modern Indonesia. Cambridge University Press. 

Voor de Inlandsche Werkloozen. (1932, October 29). Het Nieuws van Den Dag Voor 

Nederlandsch-Indie. 

Woodrich, C. A. (2017). Ekranisasi awal: Bringing novels to the silver screen in the 

Dutch East Indies. Gadjah Mada University Press. 

Wuthnow, R. (1991). Acts of Compassion: Caring for Others and Helping Ourselves. 

Princeton University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctt7tb9m 

Yasmin, A., & Warto. (2019). Societeit de Harmonie: European Elite Entertainment 

Center in The 19 Century in Batavia. Paramita : Historical Studies Journal, 29(2), 130–

138. 



ASOSIASI DOSEN ILMU-ILMU ADAB (ADIA) SE-INDONESIA 
FORUM DEKAN FAKULTAS ADAB/HUMANIORA/BUDAYA 

ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE 2025 
“Cultural Resilience and Digital Literacy for a Diverse Society” 

  

 

Page | 789 ADIA Annual International Conference 2025  
 
 

Zara, M. Y. (2024). For Donation, Organisation, and Nation Muhammadiyah’s Charity 

Stamp Program, 1941-1942. Al-Jāmi‘ah, 62(1), 119–152. 


